
KIRCHLICHES 
AMTSBLATT 
 
______________________________________________________________________________________________________________________ 

 
Stück I Fulda, den 30. Januar 2026                142. Jahrgang 

______________________________________________________________________________________________________________________ 

 

I N H A L T 
 
 

Der Apostolische Stuhl 2 

Nr.   1   Papstbotschaft zum 59. Weltfriedenstag 1. Januar 2026 2 

Nr.   2   Papstbotschaft zum 34. Welttag der Kranken 11. Februar 2026 7 

Die Deutsche Bischofskonferenz 10 

Nr.   3   Aufruf der deutschen Bischöfe zur Fastenaktion Misereor 2026 10 

Nr.   4   Hinweise zur Misereor-Fastenaktion 2026 11 

Der Bischof von Fulda 12 

Nr.   5   Neufassung des Dekrets über die Aufhebung der Pfarrei und Kath. Kirchengemeinde Hl. Kreuz in  

Bergen-Enkheim vom 3. Dezember 2025 12 

Bischöfliches Generalvikariat 13 

Nr.   6   Zählung der sonntäglichen Gottesdienstteilnehmerinnen und Gottesdienstteilnehmer  

am 1. März 2026 13 

Nr.   7   Personalien 14 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



__________________________________________Kirchliches Amtsblatt Fulda 2026, Stück I    _______________________________________2 

Der Apostolische Stuhl 
 

Nr.   1   
Papstbotschaft zum 59. Weltfriedenstag 

1. Januar 2026 
 

Der Friede sei mit euch allen: 
hin zu einem „unbewaffneten und entwaffnenden“ Frieden 

„Der Friede sei mit dir!“ 

Dieser sehr alte Gruß, der auch heute noch in vielen Kulturen alltäglich ist, wurde am Abend des Ostertags 
durch den auferstandenen Jesus mit neuer Kraft erfüllt. »Friede sei mit euch!« ( Joh 20,19.21) lautet sein 
Wort, das nicht nur einen Wunsch ausdrückt, sondern in denen, die es annehmen, und damit in der 
gesamten Wirklichkeit eine bleibende Veränderung bewirkt. Deshalb verleihen die Nachfolger der Apostel 
jeden Tag und überall auf der Welt dieser ganz stillen Revolution ihre Stimme: „Der Friede sei mit euch!“ 
Bereits am Abend meiner Wahl zum Bischof von Rom war es mir ein Anliegen, meinen Gruß in dieses 
gemeinsame Bekenntnis einfließen zu lassen. Und ich möchte es noch einmal betonen: Dies ist der Friede 
des auferstandenen Christus, ein unbewaffneter und entwaffnender Friede, demütig und beständig. Er 
kommt von Gott, dem Gott, der uns alle bedingungslos liebt. [1] 

Der Friede des auferstandenen Christus 

Er, der Gute Hirte, der sein Leben für seine Schafe hingibt und der viele Schafe auch außerhalb dieses Stalls 
hat (vgl. Joh 10,11.16), hat den Tod besiegt und die trennenden Wände zwischen den Menschen 
niedergerissen (vgl. Eph 2,14): Christus, unser Friede. Seine Gegenwart, seine Gabe, sein Sieg spiegeln sich 
in der Standhaftigkeit vieler Zeugen wider, durch die das Werk Gottes in der Welt fortgesetzt wird und in 
der Dunkelheit der Zeit sogar noch sichtbarer und leuchtender wird. 

Der Gegensatz zwischen Dunkelheit und Licht ist nämlich nicht einfach nur ein biblisches Bild, um die 
Geburtswehen zu beschreiben, aus denen eine neue Welt hervorgeht: Er ist eine Erfahrung, die uns im 
Hinblick auf die Prüfungen, denen wir begegnen, und in den historischen Umständen, in denen wir leben, 
durchdringt und erschüttert. Nun, es ist nötig, das Licht zu sehen und daran zu glauben, um in der 
Dunkelheit nicht zu versinken. Die Jünger Jesu sind berufen, dieses Erfordernis auf einzigartige und 
privilegierte Weise zu erfahren, aber es weiß sich auf vielfältige Weise einen Weg in das Herz eines jeden 
Menschen zu bahnen. Der Friede existiert, er will in uns wohnen, er hat die sanfte Kraft, den Verstand zu 
erleuchten und zu weiten, er widersteht der Gewalt und überwindet sie. Der Friede hat den Atem der 
Ewigkeit: Während man dem Bösen entgegenruft „Genug!“, flüstert man dem Frieden zu: „Für immer!“. 
Diesen Horizont hat uns der Auferstandene erschlossen. In dieser Vorahnung leben die 
Friedensstifterinnen und Friedensstifter, die in jenem Drama, das Papst Franziskus als „Dritten Weltkrieg 
in Stücken“ bezeichnet hat, weiterhin der Ansteckung durch die Finsternis widerstehen, wie Wächter in 
der Nacht. 

Das Gegenteil, nämlich das Licht zu vergessen, ist leider möglich: Man verliert dann den Wirklichkeitsbezug 
und überlässt sich einer partiellen und verzerrten Vorstellung von der Welt, die von Dunkelheit und Angst 
geprägt ist. Nicht wenige bezeichnen heute Erzählungen als realistisch, die keine Hoffnung enthalten, die 
blind für die Schönheit anderer sind und die die Gnade Gottes vergessen, die immer in den Herzen der 

https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn1
https://www.vatican.va/content/vatican/de.html


__________________________________________Kirchliches Amtsblatt Fulda 2026, Stück I    _______________________________________3 

Menschen wirkt, wie sehr sie auch von der Sünde verwundet sein mögen. Der heilige Augustinus ermahnte 
die Christen, eine unauflösliche Freundschaft mit dem Frieden zu schließen, damit sie ihn im Innersten 
ihres Geistes bewahren und seine strahlende Wärme überallhin verströmen können. An seine Gemeinde 
schrieb er: »Wenn ihr andere zum Frieden führen wollt, möget ihr ihn erst selbst in euch haben und in ihm 
gefestigt sein. Um andere zu entflammen, muss sein Licht in euch brennen.« [2] 

Ob wir nun über die Gabe des Glaubens verfügen oder ob uns scheint, dass wir sie nicht hätten, liebe 
Brüder und Schwestern, öffnen wir uns für den Frieden! Nehmen wir ihn an und erkennen wir ihn, statt 
ihn für fern und unmöglich zu halten. Mehr als ein Ziel ist der Friede etwas Gegenwärtiges und ein Weg. 
Selbst wenn er in uns und um uns herum bedroht ist wie eine kleine Flamme im Sturm, wollen wir ihn 
bewahren, ohne die Namen und Geschichten derer zu vergessen, die ihn uns bezeugt haben. Der Friede 
ist ein Grundsatz, der unsere Entscheidungen leitet und bestimmt. Selbst an Orten, an denen nur noch 
Trümmer übrig sind und die Verzweiflung unvermeidlich scheint, finden wir gerade heute Menschen, die 
den Frieden nicht vergessen haben. So wie Jesus am Abend des Ostertages den Ort betrat, an dem die 
Jünger verängstigt und entmutigt versammelt waren, so gelangt der Friede des auferstandenen Christus 
mittels der Stimmen und Gesichter seiner Zeugen auch weiterhin durch Türen und Hindernisse. Er ist die 
Gabe, die es uns ermöglicht, das Gute nicht zu vergessen, es als siegreich zu erkennen und uns erneut und 
gemeinsam dafür zu entscheiden. 

Ein unbewaffneter Friede 

Kurz bevor er gefangen genommen wurde, sagte Jesus in einem Moment tiefen Vertrauens zu denen, die 
bei ihm waren: »Frieden hinterlasse ich euch, meinen Frieden gebe ich euch; nicht, wie die Welt ihn gibt, 
gebe ich ihn euch.« Und sogleich fügte er hinzu: »Euer Herz beunruhige sich nicht und verzage nicht« 
(Joh 14,27). Die Beunruhigung und die Furcht konnten sich natürlich auf die Gewalt beziehen, die bald über 
ihn hereinbrechen würde. Doch die Evangelien verbergen nicht, dass es vor allem seine gewaltfreie 
Antwort war, die die Jünger verstörte. Diesen Weg stellten sie alle, insbesondere Petrus, in Frage, aber bis 
zuletzt verlangte der Meister, ihm auf diesem Weg nachzufolgen. Der Weg Jesu bleibt ein Grund für 
Beunruhigung und Furcht. Und entschlossen sagt er auch dem, der ihn verteidigen möchte: »Steck das 
Schwert in die Scheide!« (Joh 18,11; vgl. Mt 26,52). Der Friede des auferstandenen Jesus ist unbewaffnet, 
weil sein Kampf unter ganz bestimmten historischen, politischen und sozialen Umständen unbewaffnet 
war. Die Christen müssen von dieser Neuheit gemeinsam prophetisch Zeugnis ablegen, eingedenk jener 
tragischen Ereignisse, an denen sie allzu oft mitgewirkt haben. Das große Gleichnis vom Weltgericht lädt 
alle Christen ein, in diesem Bewusstsein barmherzig zu handeln (vgl. Mt 25,31-46). Und dabei werden sie 
Brüder und Schwestern an ihrer Seite finden, die in unterschiedlichen Weisen auf den Schmerz anderer zu 
hören wussten und sich so in ihrem Inneren von der Täuschung der Gewalt befreit haben. 

Obwohl es heute nicht wenige Menschen gibt, die von Herzen friedfertig sind, überkommt sie angesichts 
des immer unsichereren Verlaufs der Ereignisse doch ein großes Gefühl der Ohnmacht. Tatsächlich wies 
schon der heilige Augustinus auf ein besonderes Paradoxon hin: »Es ist schwieriger, den Frieden zu loben, 
als ihn zu besitzen. Denn wenn wir ihn loben wollen, brauchen wir Fähigkeiten, die uns vielleicht fehlen, 
suchen wir nach den richtigen Gedanken und wägen unsere Worte; wenn wir ihn hingegen besitzen 
wollen, haben und bewahren wir ihn ohne jede Anstrengung.« [3] 

Wenn wir Frieden als ein fernes Ideal betrachten, finden wir es nicht mehr skandalös, dass er verweigert 
werden kann und dass sogar Kriege geführt werden, um Frieden zu erreichen. Es scheint an den richtigen 
Gedanken zu mangeln, an wohlüberlegten Worten, an der Fähigkeit zu sagen, dass der Friede nahe ist. 
Wenn der Friede keine gelebte Wirklichkeit ist, die es zu bewahren und zu pflegen gilt, dann macht sich 
Aggressivität sowohl im privaten als auch im öffentlichen Leben breit. Dann wird in der Beziehung zwischen 

https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn2
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn3


__________________________________________Kirchliches Amtsblatt Fulda 2026, Stück I    _______________________________________4 

Bürgern und Regierenden der Umstand als Verfehlung angesehen, dass man sich nicht ausreichend auf 
den Krieg vorbereitet, darauf, auf die Angriffe anderer reagieren und Gewalt erwidern zu können. Auf der 
politischen Ebene ist diese – weit über den Grundsatz der legitimen Verteidigung hinausgehende – Logik 
der Gegensätzlichkeit der derzeit relevanteste Umstand für die globale Destabilisierung, die jeden Tag 
dramatischer und unvorhersehbarer wird. Es ist kein Zufall, dass die wiederkehrenden Forderungen nach 
einer Erhöhung der Militärausgaben und die daraus resultierenden Entscheidungen von vielen 
Regierenden mit der Gefährlichkeit anderer gerechtfertigt werden. Tatsächlich stehen 
Abschreckungspotenzial durch Macht und insbesondere nukleare Abschreckung für die Irrationalität von 
Beziehungen zwischen Völkern, die nicht auf Recht, Gerechtigkeit und Vertrauen beruhen, sondern auf 
der Angst und der Herrschaft der Stärke. »Infolgedessen befinden sich die Völker«, wie schon der heilige 
Johannes XXIII. über seine Zeit schrieb, »beständig in Furcht, wie vor einem Sturm, der jeden Augenblick 
mit erschreckender Gewalt losbrechen kann. Und das nicht ohne Grund, denn an Waffen fehlt es 
tatsächlich nicht. Wenn es auch kaum glaublich ist, dass es Menschen gibt, die es wagen möchten, die 
Verantwortung für die Vernichtung und das Leid auf sich zu nehmen, die ein Krieg im Gefolge hat, so kann 
man doch nicht leugnen, dass unversehens und unerwartet ein Kriegsbrand entstehen kann.« [4] 

Im Laufe des Jahres 2024 stiegen die weltweiten Militärausgaben im Vergleich zum Vorjahr um 9,4 % und 
bestätigten damit die seit zehn Jahren anhaltende Tendenz. Sie erreichten einen Wert von 2.718 Milliarden 
Dollar, was 2,5 % des weltweiten BIP entspricht. [5] Darüber hinaus scheint man heute auf die neuen 
Herausforderungen nicht allein mit enormen wirtschaftlichen Anstrengungen zur Aufrüstung zu reagieren, 
sondern auch mit einer Neuausrichtung der Bildungspolitik: Statt einer Kultur der Erinnerung, die das im 
20. Jahrhundert gewonnene Problembewusstsein bewahrt und die Millionen Opfer jenes Jahrhunderts 
nicht vergisst, werden Kommunikationskampagnen und Bildungsprogramme in Schulen und Universitäten 
sowie in den Medien vorangetrieben, die Bedrohungswahrnehmungen verbreiten und eine rein militärisch 
geprägte Vorstellung von Verteidigung und Sicherheit vermitteln. 

Doch »wer den Frieden wirklich liebt, liebt auch dessen Gegner«. [6] So empfahl der heilige Augustinus, 
keine Brücken abzubrechen und nicht auf Vorwürfen zu beharren, sondern lieber zuzuhören und sich, 
soweit möglich, mit den Argumenten anderer auseinanderzusetzen. Vor sechzig Jahren endete das Zweite 
Vatikanische Konzil in dem Bewusstsein der Dringlichkeit eines Dialogs zwischen der Kirche und der Welt 
von heute. Insbesondere die Konstitution Gaudium et spes lenkte die Aufmerksamkeit auf die Entwicklung 
der Kriegführung: »Die besondere Gefahr des modernen Krieges besteht darin, dass er sozusagen denen, 
die im Besitz neuerer wissenschaftlicher Waffen sind, die Gelegenheit schafft, solche Verbrechen zu 
begehen, und in einer Art unerbittlicher Verstrickung den Willen des Menschen zu den fürchterlichsten 
Entschlüssen treiben kann. Damit in Zukunft so etwas nie geschieht, beschwören die versammelten 
Bischöfe des ganzen Erdkreises alle, insbesondere die Regierenden und die militärischen Befehlshaber, 
sich jederzeit der großen Verantwortung bewusst zu sein, die sie vor Gott und der ganzen Menschheit 
tragen.« [7] 

Wir bekräftigen den Appell der Konzilsväter und schätzen den Weg des Dialogs als den auf allen Ebenen 
wirksamsten ein. Zugleich stellen wir fest, dass der anhaltende technologische Fortschritt und der Einsatz 
künstlicher Intelligenz im militärischen Bereich die Tragik bewaffneter Konflikte noch verschärft haben. Es 
zeichnet sich sogar ein Prozess ab, in dem politische und militärische Führungskräfte durch eine 
zunehmende „Delegation” von Entscheidungen über Leben und Tod von Menschen ihre Verantwortung 
an Maschinen abgeben. Dies ist eine bislang beispiellose Spirale der Zerstörung jenes Humanismus in 
Recht und Philosophie, auf dem eine jede Zivilisation beruht und durch den sie geschützt wird. Die 
gewaltigen Konzentrationen privater Wirtschafts- und Finanzinteressen, die die Staaten in diese Richtung 
treiben, müssen angeprangert werden; doch reicht dies nicht aus, wenn nicht zugleich ein Erwachen des 
Gewissens und des kritischen Denkens gefördert wird. Die Enzyklika Fratelli tutti stellt den heiligen Franz 

https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn4
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn5
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn6
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn7


__________________________________________Kirchliches Amtsblatt Fulda 2026, Stück I    _______________________________________5 

von Assisi als Beispiel für ein solches Erwachen dar: »In jener Welt voller Wachtürme und 
Verteidigungsmauern erlebten die Städte blutige Kriege zwischen mächtigen Familien, während die 
Elendsviertel der Ausgestoßenen an den Rändern wuchsen. Dort empfing Franziskus innerlich den wahren 
Frieden, er befreite sich von jedem Verlangen, andere zu beherrschen, er wurde einer der Geringsten und 
versuchte in Harmonie mit ihnen zu leben.« [8] Dies ist eine Geschichte, die in uns weiterleben soll und 
die es erfordert, dass wir unsere Kräfte bündeln, damit wir gemeinsam zu einem entwaffnenden Frieden 
beitragen, zu einem Frieden, der aus Offenheit und evangeliumsgemäßer Demut entsteht. 

Ein entwaffnender Friede 

Die Güte ist entwaffnend. Vielleicht ist Gott deshalb Kind geworden. Das Geheimnis der Menschwerdung, 
das Herabsteigen Gottes bis in die Unterwelt, beginnt im Schoß einer jungen Mutter und wird in der Krippe 
von Betlehem offenbar. »Friede auf Erden«, singen die Engel und verkünden die Gegenwart eines 
wehrlosen Gottes. Die Menschheit kann seiner Liebe nur dann gewahr werden, wenn sie sich seiner 
annimmt (vgl. Lk 2,13-14). Nichts vermag uns so sehr zu verwandeln wie ein Kind. Und vielleicht ist es 
gerade der Gedanke an unseren Nachwuchs, an die Kinder und auch an jene, die so schutzbedürftig sind 
wie sie, der uns mitten ins Herz trifft (vgl. Apg 2,37). In diesem Zusammenhang schrieb mein verehrter 
Vorgänger: »Die menschliche Schwachheit hat die Kraft, uns klarer erkennen zu lassen, was Bestand hat 
und was vergänglich ist, was Leben schenkt und was tötet. Vielleicht neigen wir deshalb so oft dazu, unsere 
Grenzen zu leugnen und schwachen und verletzten Menschen auszuweichen: Sie vermögen es, den Weg, 
den wir als Einzelne und als Gemeinschaft eingeschlagen haben, in Frage zu stellen.« [9] 

Johannes XXIII. führte als Erster die Perspektive einer umfassenden Abrüstung ein, die nur durch die 
Erneuerung des Herzens und des Verstandes erreicht werden kann. So schrieb er in Pacem in 
terris: »Allerdings müssen alle davon überzeugt sein, dass das Ablassen von der Rüstungssteigerung, die 
wirksame Abrüstung oder – erst recht – die völlige Beseitigung der Waffen so gut wie unmöglich sind, 
wenn dieser Abschied von den Waffen nicht allseitig ist und auch die Gesinnung erfasst, das heißt, wenn 
sich nicht alle einmütig und aufrichtig Mühe geben, dass die Furcht und die angstvolle Erwartung eines 
Krieges aus den Herzen gebannt werden. Dies setzt aber voraus, dass an die Stelle des obersten Gesetzes, 
worauf der Friede sich heute stützt, ein ganz anderes Gesetz trete, wonach der wahre Friede unter den 
Völkern nicht durch die Gleichheit der militärischen Rüstung, sondern nur durch gegenseitiges Vertrauen 
fest und sicher bestehen kann. Wir sind entschieden der Meinung, dass dies geschehen kann, da es sich 
um eine Sache handelt, die nicht nur von den Gesetzen der gesunden Vernunft befohlen wird, sondern 
auch höchst wünschenswert und überaus segensreich ist.« [10] 

Dies ist ein grundlegender Dienst, den die Religionen der leidenden Menschheit erweisen müssen, indem 
sie wachsam bleiben angesichts der zunehmenden Versuche, sogar Gedanken und Worte zu Waffen zu 
machen. Die großen geistlichen Traditionen wie auch der rechte Gebrauch der Vernunft lassen uns über 
verwandtschaftliche oder ethnische Bande hinausgehen, über jene Verbrüderungen, welche nur 
ihresgleichen anerkennen und die anderen zurückweisen. Wir sehen heute, dass dies nicht 
selbstverständlich ist. Leider gehört es zunehmend zum derzeitigen Gesamtbild, dass Worte des Glaubens 
Einzug halten in politische Kämpfe, dass Nationalismus gepriesen wird und dass Gewalt und bewaffneter 
Kampf religiös gerechtfertigt werden. Die Gläubigen müssen diesen Formen der Blasphemie, die den 
heiligen Namen Gottes verdunkeln, aktiv entgegentreten, in erster Linie durch ihre Lebensweise. Deshalb 
ist es notwendiger denn je, zusammen mit dem Handeln das Gebet, die Spiritualität, den ökumenischen 
und interreligiösen Dialog als Wege des Friedens und als Formen der Begegnung zwischen Traditionen und 
Kulturen zu pflegen. Weltweit ist es wünschenswert, dass »jede Gemeinde […] ein „Haus des Friedens“ 
werden [soll], wo man lernt, Feindseligkeit durch den Dialog zu entschärfen; wo Gerechtigkeit praktiziert 

https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn8
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn9
https://www.vatican.va/content/vatican/de.html
https://www.vatican.va/content/john-xxiii/de/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem.html
https://www.vatican.va/content/john-xxiii/de/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn10


__________________________________________Kirchliches Amtsblatt Fulda 2026, Stück I    _______________________________________6 

wird und Vergebung gelebt wird«. [11] Denn heute ist es mehr denn je nötig, durch aufmerksame und 
fruchtbare pastorale Kreativität zu zeigen, dass der Friede keine Utopie ist. 

Andererseits darf dies nicht von der Bedeutung der politischen Dimension ablenken. Durch diejenigen, die 
in den höchsten und qualifiziertesten Ämtern öffentliche Verantwortung tragen, »sollte gründlich geprüft 
werden, wie auf der ganzen Welt die gegenseitigen Beziehungen der Staaten in menschlicherem 
Gleichgewicht neu zu gestalten sind; Wir meinen ein Gleichgewicht, das auf gegenseitigem Vertrauen, auf 
aufrichtiger Gesinnung bei Vertragsschlüssen und auf unverletzlichen Vereinbarungen gegründet ist. Diese 
Frage soll aber von allen Seiten so erwogen werden, dass eine Grundlage gefunden wird, auf der 
freundschaftliche, feste und segensreiche Bündnisse entstehen können.« [12] Dies ist der entwaffnende 
Weg der Diplomatie, der Vermittlung, des Völkerrechts, der leider durch immer häufigere Verstöße gegen 
mühsam erzielte Vereinbarungen konterkariert wird, in einem Kontext, der nicht die Delegitimierung, 
sondern vielmehr eine Stärkung der supranationalen Institutionen angebracht erscheinen lässt. 

Gerechtigkeit und Menschenwürde sind heute mehr denn je den Machtungleichgewichten zwischen den 
Stärksten ausgesetzt. Wie kann man in einer Zeit der Destabilisierung und Konflikte leben und sich vom 
Bösen befreien? Es ist nötig, alle geistlichen, kulturellen und politischen Initiativen zu fördern und zu 
unterstützen, die die Hoffnung am Leben erhalten, um so der Verbreitung »fatalistische[r] Einstellungen« 
entgegenzuwirken, die suggerieren, dass »die herrschenden Dynamiken von unpersönlichen anonymen 
Kräften und von vom menschlichen Wollen unabhängigen Strukturen hervorgebracht würden«. [13] Wenn 
nämlich »die beste Methode, zu herrschen und uneingeschränkt voranzuschreiten, [darin] besteht […], 
Hoffnungslosigkeit auszusäen und ständiges Misstrauen zu wecken, selbst wenn sie sich mit der 
Verteidigung einiger Werte tarnt«, [14] dann begegnet man einer solchen Strategie am besten, indem man 
in der Gesellschaft ein entsprechendes Bewusstsein schafft sowie  Strukturen verantwortungsbewusster 
Vereinigungen, gewaltfreie Beteiligungsformen und eine Praxis wiederherstellender Gerechtigkeit, im 
Kleinen wie im Großen, entwickelt. Dies hatte bereits Leo XIII. in seiner Enzyklika Rerum novarum deutlich 
zum Ausdruck gebracht: »Es ist die Beschränktheit der eigenen Kräfte, die den Menschen stets von selbst 
dazu antreibt, sich mit andern zu gegenseitiger Hilfe und Unterstützung zu verbinden. „Zwei sind besser 
als einer allein, falls sie nur reichen Ertrag aus ihrem Besitz ziehen. Denn wenn sie hinfallen, richtet einer 
den anderen auf“ ( Koh 4,9-10). So das Wort der Heiligen Schrift. Und wiederum: „Ein getäuschter Bruder 
ist verschlossener als eine Festung“ ( Spr 18,19).« [15] 

Möge dies eine Frucht des Heiligen Jahres der Hoffnung sein, das Millionen von Menschen dazu bewegt 
hat, wieder neu ihr Pilgersein zu entdecken und in sich jene Entwaffnung des Herzens, des Geistes und des 
Lebens zu beginnen, auf die Gott schon bald mit der Erfüllung seiner Verheißungen antworten wird: »Er 
wird Recht schaffen zwischen den Nationen und viele Völker zurechtweisen. Dann werden sie ihre 
Schwerter zu Pflugscharen umschmieden und ihre Lanzen zu Winzermessern. Sie erheben nicht das 
Schwert, Nation gegen Nation, und sie erlernen nicht mehr den Krieg. Haus Jakob, auf, wir wollen gehen 
im Licht des Herrn« (Jes 2,4-5). 

Aus dem Vatikan, am 8. Dezember 2025 

LEO XIV. 
____________________________________________ 

[1] Vgl. Apostolischer Segen „Urbi et Orbi” und erster Gruß, mittlere Loggia des Petersdoms (8. Mai 2025). 
[2] Augustinus von Hippo, Sermo 357, 3. 
[3] Ebd., 1. 
[4] Johannes XXIII., Enzyklika Pacem in terris (11. April 1963), 60. 

https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn11
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn12
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn13
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn14
https://www.vatican.va/content/vatican/de.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn15
https://www.iubilaeum2025.va/de.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftnref1
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/messages/urbi/documents/20250508-prima-benedizione-urbietorbi.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftnref2
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftnref3
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftnref4
https://www.vatican.va/content/john-xxiii/de/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem.html


__________________________________________Kirchliches Amtsblatt Fulda 2026, Stück I    _______________________________________7 

[5] Vgl. SIPRI Yearbook: Armaments, Disarmament and International Security (2025). 
[6] Augustinus von Hippo, Sermo 357, 1. 
[7] Zweites Vatikanisches Konzil, Pastoralkonstitution Gaudium et spes, 80. 
[8] Franziskus, Enzyklika Fratelli tutti (3. Oktober 2020), 4. 
[9] Ders., Lettera al Direttore del Corriere della Sera (14. März 2025). 
[10] Johannes XXIII., Enzyklika Pacem in terris (11. April 1963), 61. 
[11] Ansprache an die Bischöfe der italienischen Bischofskonferenz (17. Juni 2025). 
[12] Johannes XXIII., Enzyklika Pacem in terris (11. April 1963), 63. 
[13] Benedikt XVI., Enzyklika Caritas in veritate (29. Juni 2009), 42. 
[14] Franziskus, Enzyklika Fratelli tutti (3. Oktober 2020), 15. 
[15] Leo XIII., Enzyklika Rerum novarum (15. Mai 1891), 37. 
 
Copyright © Dikasterium für Kommunikation - Libreria Editrice Vaticana 
 
 

Nr.   2   
Papstbotschaft zum 34. Welttag der Kranken 

11. Februar 2026 
 

Das Mitgefühl des Samariters: 
Lieben, indem man das Leid des anderen mitträgt 

 
Liebe Brüder und Schwestern, 

der 34. Welttag der Kranken wird am 11. Februar 2026 feierlich in Chiclayo, Peru, begangen. Aus diesem 
Anlass möchte ich erneut das Bild des barmherzigen Samariters aufgreifen, das immer aktuell ist und es 
uns ermöglicht, die Schönheit der Liebe und die soziale Dimension des Mitgefühls wiederzuentdecken und 
unsere Aufmerksamkeit auf die Bedürftigen und die Leidenden, wie etwa die Kranken, zu richten. 

Wir alle haben diesen bewegenden Text aus dem Lukasevangelium gehört und gelesen (vgl. Lk 10,25-37). 
Jesus antwortet einem Gesetzeslehrer, der ihn fragt, wer denn der zu liebende Nächste sei, indem er eine 
Geschichte erzählt: Ein Mann, der von Jerusalem nach Jericho unterwegs war, wurde von Räubern 
überfallen und halbtot liegen gelassen. Ein Priester und ein Levit gingen vorbei, aber ein Samariter hatte 
Mitleid mit ihm, verband seine Wunden, brachte ihn in eine Herberge und bezahlte für seine Pflege. Ich 
möchte diese Bibelstelle mit dem hermeneutischen Schlüssel der Enzyklika Fratelli tutti meines 
geschätzten Vorgängers Papst Franziskus reflektieren, in der Mitgefühl und Erbarmen gegenüber 
Bedürftigen sich nicht auf ein rein individuelles Bemühen beschränken, sondern sich in einer Beziehung 
verwirklichen: zum bedürftigen Bruder und zur bedürftigen Schwester, zu denen, die sich ihrer annehmen 
und – als Grundlage – zu Gott, der uns seine Liebe schenkt. 

1. Das Geschenk der Begegnung: die Freude, Nähe zu schenken und für andere da zu sein 

Wir leben in einer Kultur, die von Schnelligkeit, Unmittelbarkeit und Eile geprägt ist, aber auch von einer 
Wegwerfmentalität und Gleichgültigkeit, was uns daran hindert, aufeinander zuzugehen und 
innezuhalten, um die Nöte und das Leid um uns herum wahrzunehmen. Das Gleichnis erzählt, dass der 
Samariter, als er den Verletzten sah, nicht „vorüberging“, sondern einen offenen und aufmerksamen Blick 
für ihn hatte, den Blick Jesu, der ihn zu menschlicher Nähe und Solidarität bewegte. Der Samariter »blieb 

https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftnref5
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftnref6
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftnref7
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_ge.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftnref8
https://www.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftnref9
https://www.vaticannews.va/de/papst/news/2025-03/papst-franziskus-krieg-diplomatie-brief-corriere-della-sera.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftnref10
https://www.vatican.va/content/john-xxiii/de/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftnref11
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/speeches/2025/june/documents/20250617-cei.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftnref12
https://www.vatican.va/content/john-xxiii/de/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftnref13
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftnref14
https://www.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftnref15
https://www.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html


__________________________________________Kirchliches Amtsblatt Fulda 2026, Stück I    _______________________________________8 

stehen, schenkte ihm seine Nähe, pflegte ihn mit eigenen Händen, zahlte aus eigener Tasche und 
kümmerte sich um ihn. Vor allem hat er […] ihm seine Zeit geschenkt«. [1] Jesus lehrt nicht, wer der 
Nächste ist, sondern wie man zum Nächsten wird, das heißt, wie wir selbst Nähe zeigen können. [2]  

In diesem Zusammenhang können wir mit Augustinus feststellen, dass der Herr nicht darüber belehren 
wollte, wer der Nächste dieses Mannes war, sondern wem er selbst zum Nächsten werden sollte. Denn 
niemand ist einem anderen ein Nächster, solange er sich ihm nicht freiwillig nähert. Daher wurde derjenige 
zum Nächsten, der Barmherzigkeit erwies. [3] 

Die Liebe ist nicht passiv, sie geht auf den anderen zu. Ob man zum Nächsten wird, hängt nicht von 
physischer oder sozialer Nähe ab, sondern von der Entscheidung zu lieben. Deshalb macht sich der Christ 
zum Nächsten des Leidenden und folgt damit dem Beispiel Christi, dem wahren göttlichen Samariter, der 
für die verwundete Menschheit zum Nächsten wurde. Es handelt sich nicht um bloße Gesten der 
Menschenfreundlichkeit, sondern um Zeichen, an denen man erkennen kann, dass die persönliche 
Anteilnahme am Leiden der anderen Selbsthingabe bedeutet, dass es darum geht, über das Stillen von 
Bedürfnissen hinauszugehen, sodass wir selbst Teil der Gabe werden. [4] Diese Nächstenliebe speist sich 
notwendigerweise aus der Begegnung mit Christus, der aus Liebe sein Leben für uns hingegeben hat. Das 
hat der heilige Franziskus sehr schön deutlich gemacht, als er über seine Begegnung mit den Aussätzigen 
sagte: »Und der Herr selbst hat mich unter sie geführt«, [5] weil er durch sie die Wonne des Liebens 
entdeckt hatte. 

Das Geschenk der Begegnung entspringt der Verbindung mit Jesus Christus, in dem wir den barmherzigen 
Samariter erkennen, der uns das ewige Heil gebracht hat und den wir gegenwärtig machen, wenn wir uns 
dem verletzten Bruder, der verletzten Schwester zuwenden. Der heilige Ambrosius sagte: »Weil uns nun 
niemand nähersteht als der, welcher unsere Wunden heilte, so lasst uns ihn lieben als den Herrn, lieben 
auch als den Nächsten! Denn nichts steht sich so, wie das Haupt den Gliedern, am nächsten. Lasst uns auch 
jenen lieben, der ein Nachahmer Christi ist! Lasst uns jenen lieben, der schon wegen der Leibeseinheit mit 
der Not des Nächsten Mitleid empfindet!« [6] Eins sein in dem Einen, im Nahesein, im Dasein, in der 
empfangenen und weitergegebenen Liebe, und wie der heilige Franziskus die Wonne genießen, ihm 
begegnet zu sein. 

2. Die gemeinsame Aufgabe in der Krankenpflege 

Der Heilige Lukas fährt fort und sagt, dass der Samariter „Mitleid hatte“. Mitleid zu empfinden, meint ein 
tiefes Gefühl, das zum Handeln bewegt. Es ist ein Gefühl, das aus dem Inneren kommt und uns dazu bringt, 
anderen in ihrem Leid zu helfen. In diesem Gleichnis ist Mitgefühl das charakteristische Merkmal aktiver 
Liebe. Es ist weder theoretisch noch sentimental, sondern äußert sich in konkreten Gesten: Der 
Samariter nähert sich, er behandelt die Wunden, er kümmert sich und nimmt sich an. Aber Achtung, er tut 
dies nicht allein, als Einzelperson: »Der Samariter suchte einen Gastgeber, der sich um jenen Mann 
kümmern konnte; genauso sind auch wir gerufen, andere einzuladen und uns in einem „Wir“ zu begegnen, 
das stärker ist als die Summe der kleinen Einzelpersonen«. [7] Ich selbst habe in meiner Erfahrung als 
Missionar und Bischof in Peru festgestellt, dass viele Menschen Barmherzigkeit und Mitgefühl im Stil des 
Samariters und des Wirtes teilen. Die Familienangehörigen, die Nachbarn, das Personal wie auch die 
Seelsorger im Gesundheitswesen und viele andere, die innehalten, sich nähern, pflegen, Lasten tragen, 
begleiten und von ihrem Besitz geben, verleihen dem Mitgefühl eine soziale Dimension. Diese Erfahrung, 
die sich in einem Beziehungsgeflecht verwirklicht, geht über das rein individuelle Engagement hinaus. So 
habe ich in der Apostolischen Exhortation Dilexi te die Pflege der Kranken nicht nur als „wichtigen Teil” der 
Sendung der Kirche bezeichnet, sondern als echte »kirchliche Handlung« (Nr. 49). Darin zitierte ich den 
heiligen Cyprian, um zu zeigen, wie wir in dieser Dimension die Gesundheit unserer Gesellschaft 

https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/messages/sick/documents/20260113-messaggio-giornata-malato.html#_ftn1
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/messages/sick/documents/20260113-messaggio-giornata-malato.html#_ftn2
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/messages/sick/documents/20260113-messaggio-giornata-malato.html#_ftn3
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/messages/sick/documents/20260113-messaggio-giornata-malato.html#_ftn4
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/messages/sick/documents/20260113-messaggio-giornata-malato.html#_ftn5
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/messages/sick/documents/20260113-messaggio-giornata-malato.html#_ftn6
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/messages/sick/documents/20260113-messaggio-giornata-malato.html#_ftn7


__________________________________________Kirchliches Amtsblatt Fulda 2026, Stück I    _______________________________________9 

überprüfen können: »Diese Pest und Seuche, die so schrecklich und verderblich erscheint, [erforscht] die 
Gerechtigkeit jedes einzelnen […] und [prüft] die Herzen des Menschengeschlechts daraufhin […], ob die 
Gesunden den Kranken dienen, ob die Verwandten ihre Angehörigen innig lieben, ob die Herren sich ihrer 
leidenden Diener erbarmen,  ob die Ärzte die um Hilfe flehenden Kranken nicht im Stiche lassen«. [8] 

Eins zu sein in dem Einen setzt voraus, dass wir uns wirklich als Glieder eines Leibes fühlen, in dem wir 
gemäß unserer jeweiligen Berufung das Mitgefühl des Herrn für das Leiden aller Menschen 
weitergeben. [9] Mehr noch, der Schmerz, der uns bewegt, ist kein fremder Schmerz, sondern der Schmerz 
eines Gliedes unseres eigenen Leibes, zu dem uns unser Haupt zum Wohl aller sendet. In diesem Sinne 
vereint er sich mit dem Schmerz Christi und trägt, sofern er im christlichen Sinne aufgeopfert wird, zur 
Erfüllung des Gebets des Erlösers für die Einheit aller bei. [10] 

3. Stets von der Liebe zu Gott bewegt, um uns selbst und unseren Mitmenschen zu begegnen 

In dem Doppelgebot »Du sollst den Herrn, deinen Gott, lieben mit deinem ganzen Herzen, mit deiner 
ganzen Seele, mit deiner ganzen Kraft und deinem ganzen Denken, und deinen Nächsten wie dich selbst« 
( Lk 10,27) können wir den Vorrang der Liebe zu Gott erkennen und ihre direkte Auswirkung auf die Art 
und Weise, wie der Mensch in all seinen Dimensionen liebt und Beziehungen pflegt. »Die Nächstenliebe 
ist der greifbare Beweis für die Echtheit der Liebe zu Gott, wie der Apostel Johannes bezeugt: „Niemand 
hat Gott je geschaut; wenn wir einander lieben, bleibt Gott in uns und seine Liebe ist in uns vollendet. […] 
Gott ist Liebe, und wer in der Liebe bleibt, bleibt in Gott und Gott bleibt in ihm“ ( 1 Joh 4,12.16)«. [11] Auch 
wenn diese Liebe unterschiedliche Adressaten hat – Gott, den Nächsten und sich selbst – und wir sie in 
diesem Sinne als unterschiedliche Formen der Liebe verstehen können, sind diese doch immer untrennbar 
miteinander verbunden. [12] Der Vorrang der göttlichen Liebe impliziert, dass das Handeln des Menschen 
ohne Eigeninteresse oder Belohnung erfolgt, sondern Ausdruck einer Liebe ist, die über rituelle Normen 
hinausgeht und zu einem wahren Gottesdienst wird: Dem Nächsten zu dienen bedeutet, Gott im 
konkreten Handeln zu lieben. [13] 

Diese Dimension ermöglicht es auch, zu verstehen, was es bedeutet, sich selbst zu lieben. Es bedeutet, 
dass wir uns davon lösen, unser Selbstwertgefühl oder das Bewusstsein unserer eigenen Würde auf 
Stereotypen wie Erfolg, Karriere, gesellschaftliche Stellung oder Abstammung zu gründen, [14] und 
stattdessen unseren Platz vor Gott und unseren Mitmenschen wiederfinden. Benedikt XVI. sagte: »Der 
Mensch als Geschöpf von geistiger Natur verwirklicht sich in zwischenmenschlichen Beziehungen. Je 
echter er diese lebt, desto mehr reift auch seine eigene persönliche Identität. Nicht durch Absonderung 
bringt sich der Mensch selber zur Geltung, sondern wenn er sich in Beziehung zu den anderen und zu Gott 
setzt«. [15] 

Liebe Brüder und Schwestern, »das wahre Heilmittel für die Wunden der Menschheit ist eine Lebensweise, 
die auf geschwisterlicher Liebe basiert, die in der Liebe Gottes wurzelt«. [16] Ich wünsche mir von ganzem 
Herzen, dass diese geschwisterliche, „samaritanische“, integrative, mutige, engagierte und solidarische 
Dimension, die ihre tiefste Wurzel in unserer Vereinigung mit Gott im Glauben an Jesus Christus hat, in 
unserer christlichen Lebensweise niemals fehlen möge. Entflammt von dieser göttlichen Liebe können wir 
uns wirklich für alle Leidenden einsetzen, insbesondere für unsere kranken, alten und leidgeprüften Brüder 
und Schwestern. 

Erheben wir unser Gebet zur seligen Jungfrau Maria, Heil der Kranken. Bitten wir um ihre Hilfe für alle 
Leidenden, für alle, die Mitgefühl, ein offenes Ohr und Trost brauchen, und flehen wir sie mit diesem alten 
Gebet, das in der Familie gebetet wurde, um ihre Fürsprache für alle an, die krank sind und leiden: 

https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/messages/sick/documents/20260113-messaggio-giornata-malato.html#_ftn8
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/messages/sick/documents/20260113-messaggio-giornata-malato.html#_ftn9
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/messages/sick/documents/20260113-messaggio-giornata-malato.html#_ftn10
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/messages/sick/documents/20260113-messaggio-giornata-malato.html#_ftn11
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/messages/sick/documents/20260113-messaggio-giornata-malato.html#_ftn12
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/messages/sick/documents/20260113-messaggio-giornata-malato.html#_ftn13
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/messages/sick/documents/20260113-messaggio-giornata-malato.html#_ftn14
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/messages/sick/documents/20260113-messaggio-giornata-malato.html#_ftn15
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/messages/sick/documents/20260113-messaggio-giornata-malato.html#_ftn16


__________________________________________Kirchliches Amtsblatt Fulda 2026, Stück I    _______________________________________10 

Liebe Mutter, geh nicht weg, 
wende deinen Blick nicht von mir ab. 
Begleite mich auf allen Wegen 
und lass mich nie allein. 
Da du mich beschützt 
wie eine wahre Mutter, 
erwirke mir den Segen des Vaters, 
des Sohnes und des Heiligen Geistes. 
 
Ich erteile meinen apostolischen Segen von Herzen allen Kranken, ihren Familien, denen, die sie pflegen, 
den Mitarbeitern im Gesundheitswesen, den in der Krankenpastoral Tätigen und besonders denen, die an 
diesem Welttag der Kranken teilnehmen. 

Aus dem Vatikan, am 13. Januar 2026 

LEO PP. XIV 
__________________________________________________ 

[1] Franziskus, Enzyklika Fratelli tutti (3. Oktober 2020), 63. 
[2] Vgl. ebd., 80–82. 
[3] Vgl. Augustinus, Sermo 171, 2; 179 A, 7. 
[4] Vgl. Benedikt XVI., Enzyklika Deus caritas est (25. Dezember 2005), 34; Hl. Johannes Paul II., 
Apostolisches Schreiben Salvifici doloris (11. Februar 1984), 28. 
[5] Hl. Franz von Assisi, Testament, 2. 
[6] Hl. Ambrosius, Lukaskommentar mit Ausschluss der Leidensgeschichte, VII, 84. 
[7] Franziskus, Enzyklika Fratelli tutti (3. Oktober 2020), 78. 
[8] Hl. Cyprian von Karthago, Über die Sterblichkeit, 16. 
[9] Vgl. Hl. Johannes Paul II., Apostolisches Schreiben Salvifici doloris (11. Februar 1984), 24. 
[10] Vgl. ebd., 31. 
[11] Apostolische Exhortation Dilexi te (4. Oktober 2025), 26. 
[12] Vgl. ebd. 
[13] Vgl. Franziskus, Enzyklika Fratelli tutti (3. Oktober 2020), 79. 
[14] Vgl. ebd ., 101. 
[15] Benedikt XVI., Enzyklika Caritas in veritate (29. Juni 2009), 53. 
[16] Franziskus, Botschaft an die Teilnehmer des 33. Internationalen Jugendfestivals (MLADIFEST), 
Medjugorje, 1.-6. August 2022 (16. Juli 2022). 
 
 

Die Deutsche Bischofskonferenz 
 

Nr.   3   
Aufruf der deutschen Bischöfe zur Fastenaktion Misereor 2026 

 
 
Liebe Schwestern und Brüder, 
 
die Misereor-Fastenaktion 2026 steht unter dem Leitwort „Hier fängt Zukunft an!“. Es geht um die 
berufliche Ausbildung junger Menschen in den Entwicklungsländern. Sie sollen das Rüstzeug erhalten, um 

https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/messages/sick/documents/20260113-messaggio-giornata-malato.html#_ftnref1
https://www.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/messages/sick/documents/20260113-messaggio-giornata-malato.html#_ftnref2
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/messages/sick/documents/20260113-messaggio-giornata-malato.html#_ftnref3
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/messages/sick/documents/20260113-messaggio-giornata-malato.html#_ftnref4
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1984/documents/hf_jp-ii_apl_11021984_salvifici-doloris.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/messages/sick/documents/20260113-messaggio-giornata-malato.html#_ftnref5
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/messages/sick/documents/20260113-messaggio-giornata-malato.html#_ftnref6
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/messages/sick/documents/20260113-messaggio-giornata-malato.html#_ftnref7
https://www.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/messages/sick/documents/20260113-messaggio-giornata-malato.html#_ftnref8
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/messages/sick/documents/20260113-messaggio-giornata-malato.html#_ftnref9
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1984/documents/hf_jp-ii_apl_11021984_salvifici-doloris.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/messages/sick/documents/20260113-messaggio-giornata-malato.html#_ftnref10
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1984/documents/hf_jp-ii_apl_11021984_salvifici-doloris.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/messages/sick/documents/20260113-messaggio-giornata-malato.html#_ftnref11
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/apost_exhortations/documents/20251004-dilexi-te.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/messages/sick/documents/20260113-messaggio-giornata-malato.html#_ftnref12
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/apost_exhortations/documents/20251004-dilexi-te.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/messages/sick/documents/20260113-messaggio-giornata-malato.html#_ftnref13
https://www.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/messages/sick/documents/20260113-messaggio-giornata-malato.html#_ftnref14
https://www.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/messages/sick/documents/20260113-messaggio-giornata-malato.html#_ftnref15
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/messages/sick/documents/20260113-messaggio-giornata-malato.html#_ftnref16


__________________________________________Kirchliches Amtsblatt Fulda 2026, Stück I    _______________________________________11 

Zugang zum Arbeitsmarkt zu finden und somit den eigenen Lebensunterhalt bestreiten zu können. 
Berufliche Bildung hilft, der vielerorts verbreiteten Jugendarbeitslosigkeit zu entkommen. Aber sie ist weit 
mehr: Bildung ist Ausdruck von Würde, Teilhabe und Hoffnung. Sie stärkt die Jugendlichen darin, ihre 
Zukunft selbst zu gestalten – trotz aller Hindernisse und Schwierigkeiten. Sie verändert das Leben 
grundlegend. 
 
Misereor fördert unzählige Projekte in diesem Bereich. Denn oft ist es die berufliche Bildung, mit der 
Zukunft anfängt. 
 
Wir bitten Sie: Unterstützen Sie Misereor mit einer großherzigen Spende bei der Kollekte zur Fastenaktion 
am kommenden Sonntag. Haben Sie herzlichen Dank! 
 
 
Kollektenankündigung am 5. Fastensonntag 2026, dem 22. März 2026 
Die heutige Kollekte ist für Misereor bestimmt und dient der Förderung von Entwicklungsprojekten 
weltweit. In diesem Jahr stellt Misereor die Berufsausbildung in den Vordergrund, die jungen Menschen 
in schwierigsten Lebensumständen eine Zukunft eröffnet. Unterstützen Sie diese Bemühungen mit Ihrem 
Beitrag zur Kollekte. Herzlichen Dank! Vergelt’s Gott! 
 
Fulda, 25. September 2025     Für das Bistum Fulda 
 
         
        
 

Dr. Michael Gerber 
Bischof von Fulda 

 
 
Dieser Aufruf ist am 4. Fastensonntag, dem 15. März 2026, in allen Gottesdiensten (auch am Vorabend) zu 
verlesen. Die Verlesung der Kollektenankündigung am Tag der Kollekte selbst (z.B. nach den Fürbitten) ist 
obligatorisch. Die Kollekte am 5. Fastensonntag, dem 22. März 2026 (auch am Vorabend), ist ausschließlich 
für das Bischöfliche Hilfswerk Misereor e. V. bestimmt. 
 
 

Nr.   4   
Hinweise zur Misereor-Fastenaktion 2026 

 
Die Misereor-Fastenaktion 2026 steht unter dem Leitwort „Hier fängt Zukunft an.“ Misereor rückt damit 
das Thema „berufliche Bildung“ in den Mittelpunkt – mit einem besonderen Fokus auf Kamerun. Ziel ist 
es, gemeinsam mit Partnerorganisationen jungen Menschen neue Zukunftsperspektiven zu eröffnen und 
der Jugendarbeitslosigkeit entgegenzuwirken. 

Die Misereor-Fastenaktion wird am 1. Fastensonntag, dem 22. Februar 2026, im Bistum Limburg eröffnet. 
Gemeinsam mit Bischöfen, Partnerinnen und Partnern aus Kamerun sowie Gläubigen aus dem Bistum 
feiert Misereor um 10:00 Uhr in der Pfarrkirche St. Peter und Paul in Hofheim einen Gottesdienst, der live 
in der ARD übertragen wird. 

Bitte hängen Sie das Aktionsplakat zur Fastenaktion in Ihrer Gemeinde auf, zum Beispiel im Schaukasten 
und am Schriftenstand. Am Opferstock in Ihrer Kirche können Sie das Misereor-Schild anbringen. 



__________________________________________Kirchliches Amtsblatt Fulda 2026, Stück I    _______________________________________12 

Das aktuelle Misereor-Hungertuch setzt sich kritisch mit gesellschaftspolitischen Themen auseinander und 
ist in zwei Größen zum Aushang im Kirchenraum, Pfarrheim oder in der Schule bestellbar. 

Die „Liturgischen Bausteine“ geben Anregungen zur Gestaltung von Gottesdiensten während der 
Fastenzeit und stehen unter fastenaktion.misereor.de/liturgie zum Download bereit. Kreuzwege für 
Kinder und Erwachsene können auch in gedruckter Form bestellt werden. 

Die Kinderfastenaktion hält zahlreiche Anregungen und Angebote zur Gestaltung der Fastenzeit in 
Kindergarten, Grundschule und Gemeinde bereit. Mehr dazu finden Sie unter: kinderfastenaktion.de. 

Für gemeinsame Spendenaktionen in der Fastenzeit stellt Misereor viele Anregungen bereit: Empfohlen 
werden der „Coffee Stop“-Aktionstag, die „Solibrot“-Aktion, ein Solidaritätslauf oder ein Fastenessen in 
der Gemeinde. Tipps dazu finden Sie auf misereor.de/aktionen. 

Am 4. Fastensonntag, dem 15. März 2026, soll in allen katholischen Gottesdiensten der Aufruf der 
deutschen Bischöfe zur Misereor-Fastenaktion bekannt gemacht werden. Legen Sie an diesem 
Wochenende bitte auch die Spendentütchen in der Kirche aus. Diese können auch dem Pfarrbrief beigelegt 
werden. 

Am 5. Fastensonntag, dem 22. März 2026, wird mit der Misereor-Kollekte um Unterstützung der Projekte 
in Afrika, Asien, Ozeanien und Lateinamerika gebeten. Die Kollekte soll nach den Fürbitten angekündigt 
werden. Für spätere Spenden sollte das Misereor-Schild am Opferstock bis zum Sonntag nach Ostern 
stehen bleiben. Das „Fastenopfer der Kinder“ soll gemeinsam mit der Gemeindekollekte überwiesen 
werden. Die Kollekte soll zeitnah und ohne Abzug über die Bistumskasse an Misereor weitergeleitet 
werden. 

Fragen zur Fastenaktion beantwortet das „Team Fastenaktion“ bei Misereor, Tel.: 0241 / 442-445,  
E-Mail: fastenaktion@misereor.de. Unter misereor.de/fastenaktion finden Sie weitere Informationen 
sowie Materialien zum Download. Diese können Sie auch bestellen unter www.misereor-medien.de oder 
via E-Mail unter bestellung@misereor.de. 
 
 

Der Bischof von Fulda 
 

Nr.   5   
Neufassung des Dekrets über die Aufhebung der Pfarrei und Kath. 

Kirchengemeinde Hl. Kreuz in Bergen-Enkheim vom 3. Dezember 2025 
 
 

Das „Dekret über die Aufhebung der Pfarrei und Kath. Kirchengemeinde Hl. Kreuz in Bergen-Enkheim“ vom 
3. Dezember 2025 (K. A. vom 5. Dezember 2025, Stück XII, Nr. 130) wurde in der Begründung durch Dekret 
vom 12. Januar 2026 wie folgt neu gefasst: 

 

„Aufhebung der Pfarrei und Kath. Kirchengemeinde Hl. Kreuz in Bergen-Enkheim 

Die katholische Kirche in Deutschland ist einem starken Wandel unterworfen. Die Zahl der Gläubigen geht 
zurück, noch stärker zurück geht die Zahl der Gläubigen, die regelmäßig den Sonntagsgottesdienst 
mitfeiern. Hinzukommt ein starker Rückgang der Berufungen insbesondere zum Priestertum, sodass es 
immer schwieriger wird, innerhalb der bestehenden Strukturen kirchliches Leben zu ermöglichen und 
sicherzustellen. Diese Situation wurde durch das Bekanntwerden der Fälle sexuellen Missbrauchs von 
Kindern und Jugendlichen in der katholischen Kirche und den Umgang kirchlicher Verantwortungsträger 

https://fastenaktion.misereor.de/liturgie
http://www.kinderfastenaktion.de/
http://www.misereor-medien.de/


__________________________________________Kirchliches Amtsblatt Fulda 2026, Stück I    _______________________________________13 

mit diesen Fällen und ihre Rolle bei deren Aufarbeitung sowie deren mangelnde Verantwortungs-
übernahme noch verschärft. 

Eine Pfarrei stellt eine Gemeinschaft von Gläubigen dar, die einem Pfarrer als eigenem Hirten anvertraut 
ist und in der sich die Sendung der Kirche unter Berücksichtigung der gesellschaftlichen und 
sozialräumlichen Begebenheiten verwirklicht. Sie ist somit ein Ort, an dem der Auftrag der Kirche, das 
Wort Gottes zu verkünden und auf dieses zu hören, die Sakramente zu feiern und die christliche 
Nächstenliebe zu leben, erfüllt wird. 

Die Pfarrei und Kath. Kirchengemeinde Hl. Kreuz in Bergen-Enkheim wurde am 15. April 1939 errichtet. 

Die pastorale Zusammenarbeit, vor allem in der Sakramentenpastoral, wird bereits durch den 
bestehenden Pastoralverbund St. Christophorus am Main gefördert. Die Entwicklung der letzten Jahre 
zeigt immer deutlicher die Schwierigkeit, den Sendungsauftrag der Kirche in den bisherigen Strukturen zu 
erfüllen. 

Die bestehenden Strukturen erfordern für ihren Erhalt einen verhältnismäßig immer größer werdenden 
Einsatz von Ressourcen im Bereich der Verwaltung. Die Vielzahl der dem Pfarrer anvertrauten Pfarreien 
und die in ihnen zu betreuenden Gremien binden durch den damit einhergehenden Verwaltungsaufwand 
die Kräfte des Pfarrers in einem solchen Maße ein, dass die seelsorglichen Pflichten seines Amtes kaum 
noch zu erfüllen sind. Diese Ressourcen können nach Aufhebung der Pfarrei und Kath. Kirchengemeinde 
Hl. Kreuz in Bergen-Enkheim und nach der Vereinigung mit der Pfarrei und Kath. Kirchengemeinde St. Klara 
und Franziskus in Hanau und der dadurch möglichen Effizienzsteigerung in höherem Maße der Seelsorge 
und dem eigentlichen Sendungsauftrag der Kirche zugutekommen.  

Nach Anhörung der unmittelbar beteiligten Gremien der Pfarrei und Kath. Kirchengemeinde Hl. Kreuz in 
Bergen-Enkheim und nach der vorgeschriebenen Beteiligung des Priesterrates gemäß can. 515 § 2 CIC und 
des Dechanten ordne ich daher Folgendes an:“ 

 

 

Bischöfliches Generalvikariat 
 

Nr.   6   
Zählung der sonntäglichen 

Gottesdienstteilnehmerinnen und Gottesdienstteilnehmer am 1. März 2026 
 

Gemäß Beschlüssen der Deutschen Bischofskonferenz (vgl. Vollversammlung vom 24.– 27.02.1969, Prot. 
Nr. 18, und Ständiger Rat vom 27.04.1992, Prot. Nr. 5) werden für die Zwecke der kirchlichen Statistik der 
Bistümer in der Bundesrepublik Deutschland die Gottesdienstteilnehmerinnen und Gottes-
dienstteilnehmer zwei Mal im Jahr gezählt. Die erste Zählung findet am zweiten Sonntag in der Fastenzeit 
(1. März 2026) statt. Zu zählen sind alle Personen, die an den sonntäglichen Hl. Messen (einschl. 
Vorabendmesse) teilnehmen. Mitzuzählen sind auch die Besucherinnen und Besucher der Wort- oder 
Kommuniongottesdienste, die anstelle einer Eucharistiefeier gehalten werden. Zu den 
Gottesdienstteilnehmerinnen und Gottesdienstteilnehmern zählen auch die Angehörigen anderer 
Pfarreien (z.B. Wallfahrende, Seminarteilnehmende, Touristen und Besuchsreisende). 
 
Das Ergebnis dieser Zählung ist am Jahresende in den Erhebungsbogen der kirchlichen Statistik für das Jahr 
2026 unter der Rubrik „Gottesdiensteilnehmer am zweiten Sonntag in der Fastenzeit“ (Pos. 2) einzutragen. 
 
 



__________________________________________Kirchliches Amtsblatt Fulda 2026, Stück I    _______________________________________14 

Nr.   7   
Personalien 

 
Ernennungen 
Gärtner, Dr. Dirk, Regens, Dompräbendat, Fulda, mit Wirkung vom 15. Januar 2026 zum mitarbeitenden 
Priester (Subsidiar) im Pastoralverbund St. Bonifatius. Dienstort: Pfarrei St. Simplicius, Faustinus und 
Beatrix, Nonnengasse 13, 36037 Fulda: 15.01.2026 

Lech, Piotr Szymon, Kaplan, zum Leiter der Polnischen Seelsorge Stadtallendorf und gleichzeitig mit der 
Aufgabe als mitarbeitender Priester (Subsidiar) im Pastoralverbund Amöneburg-Stadtallendorf-Neustadt. 
Für diese Aufgaben wird ihm der Titel „Pfarrer“ verliehen: 01.02.2026 

Müller, Dr. Christoph Gregor, Professor, Fulda, zum Honorarprofessor im Rahmen der Lehrstuhlvertretung 
Exegese Neues Testament an der Philosophisch-Theologischen Hochschule Sankt Georgen in 
Frankfurt/Main: 01.04.2026 – 30.09.2029 

 
Roth, Dr. Cornelius, Prof., Msgr., Domkapitular, zum Personalreferenten für Priester (unbefristet): 
17.12.2025 (Korrektur zum K. A. Stück XIII vom 22. Dezember 2025, Nr. 149 Personalien) 
 
 
Entpflichtung 
Gärtner, Dr. Dirk, Regens, Dompräbendat, Fulda als Subsidiar (mitarbeitender Priester) im Pastoralverbund 
St. Bonifatius Fulda in der Pfarrei St. Franziskus in Fulda (vor der Fusion zum 01.01.2024 bestehend aus 
den Pfarreien St. Lukas Fulda und St. Bonifatius Fulda): 14.01.2026 

 
 
Verlängerung der Tätigkeit als Diakon im Nebenberuf 
Bohl, Rudolf, Diakon, als Ständiger Diakon im Nebenberuf. Einsatzort: Pfarrei St. Simplicius, Faustinus und 
Beatrix in Fulda: 31.01.2027 
 
 
Befristete Weiterbeschäftigung 
Mamani Mamani, Pia, Gemeindereferentin, Pastoralverbund Kassel Mitte-West: 31.05.2026 
 
 
Versetzung in den Ruhestand 
Dauzenroth, Hannelore, Gemeindereferentin, Krankenhausseelsorge Herz-Jesu-Krankenhaus Fulda: 
31.03.2026 
 
Kowal, Johannes, Stadtpfarrer, Subsidiar Pfarrei St. Heimerad Volkmarsen: 01.03.2026 
 
 
Beendigung des Arbeitsverhältnisses 
Kraft, Annemarie, Pastoralassistentin, Pfarrei St. Peter und Paul Marburg: 31.12.2025 
 


