KIRCHLICHES
AMTSBLATT

KATHOLISCHE
KIRCHE

Stiick | Fulda, den 30. Januar 2026

142. Jahrgang

INHALT

Der Apostolische Stuhl

Nr. 1 Papstbotschaft zum 59. Weltfriedenstag 1. Januar 2026

Nr. 2 Papstbotschaft zum 34. Welttag der Kranken 11. Februar 2026
Die Deutsche Bischofskonferenz

Nr. 3 Aufruf der deutschen Bischofe zur Fastenaktion Misereor 2026
Nr. 4 Hinweise zur Misereor-Fastenaktion 2026

Der Bischof von Fulda

2
2
7
10
10
11
12

Nr. 5 Neufassung des Dekrets liber die Aufhebung der Pfarrei und Kath. Kirchengemeinde HI. Kreuz in

Bergen-Enkheim vom 3. Dezember 2025

Bischofliches Generalvikariat

12
13

Nr. 6 Zahlung der sonntéaglichen Gottesdienstteilnehmerinnen und Gottesdienstteilnehmer

am 1. Marz 2026

Nr. 7 Personalien

13
14



Kirchliches Amtsblatt Fulda 2026, Stick | 2

Der Apostolische Stuhl

Nr. 1
Papstbotschaft zum 59. Weltfriedenstag
1. Januar 2026

Der Friede sei mit euch allen:
hin zu einem ,,unbewaffneten und entwaffnenden” Frieden

,Der Friede sei mit dir!“

Dieser sehr alte GruB3, der auch heute noch in vielen Kulturen alltaglich ist, wurde am Abend des Ostertags
durch den auferstandenen Jesus mit neuer Kraft erfillt. »Friede sei mit euch!l« ( Joh 20,19.21) lautet sein
Wort, das nicht nur einen Wunsch ausdriickt, sondern in denen, die es annehmen, und damit in der
gesamten Wirklichkeit eine bleibende Veranderung bewirkt. Deshalb verleihen die Nachfolger der Apostel
jeden Tag und Uberall auf der Welt dieser ganz stillen Revolution ihre Stimme: ,,Der Friede sei mit euch!”
Bereits am Abend meiner Wahl zum Bischof von Rom war es mir ein Anliegen, meinen Grul§ in dieses
gemeinsame Bekenntnis einflieBen zu lassen. Und ich méchte es noch einmal betonen: Dies ist der Friede
des auferstandenen Christus, ein unbewaffneter und entwaffnender Friede, demiitig und bestandig. Er
kommt von Gott, dem Gott, der uns alle bedingungslos liebt. [1]

Der Friede des auferstandenen Christus

Er, der Gute Hirte, der sein Leben fiir seine Schafe hingibt und der viele Schafe auch aufRerhalb dieses Stalls
hat (vgl. Joh 10,11.16), hat den Tod besiegt und die trennenden Wande zwischen den Menschen
niedergerissen (vgl. Eph 2,14): Christus, unser Friede. Seine Gegenwart, seine Gabe, sein Sieg spiegeln sich
in der Standhaftigkeit vieler Zeugen wider, durch die das Werk Gottes in der Welt fortgesetzt wird und in
der Dunkelheit der Zeit sogar noch sichtbarer und leuchtender wird.

Der Gegensatz zwischen Dunkelheit und Licht ist ndmlich nicht einfach nur ein biblisches Bild, um die
Geburtswehen zu beschreiben, aus denen eine neue Welt hervorgeht: Er ist eine Erfahrung, die uns im
Hinblick auf die Priifungen, denen wir begegnen, und in den historischen Umstanden, in denen wir leben,
durchdringt und erschittert. Nun, es ist notig, das Licht zu sehen und daran zu glauben, um in der
Dunkelheit nicht zu versinken. Die Jiinger Jesu sind berufen, dieses Erfordernis auf einzigartige und
privilegierte Weise zu erfahren, aber es weil sich auf vielfaltige Weise einen Weg in das Herz eines jeden
Menschen zu bahnen. Der Friede existiert, er will in uns wohnen, er hat die sanfte Kraft, den Verstand zu
erleuchten und zu weiten, er widersteht der Gewalt und tberwindet sie. Der Friede hat den Atem der
Ewigkeit: Wahrend man dem Boésen entgegenruft ,Genug!”, flistert man dem Frieden zu: ,Fir immer!”.
Diesen Horizont hat uns der Auferstandene erschlossen. In dieser Vorahnung leben die
Friedensstifterinnen und Friedensstifter, die in jenem Drama, das Papst Franziskus als ,Dritten Weltkrieg
in Stlicken” bezeichnet hat, weiterhin der Ansteckung durch die Finsternis widerstehen, wie Wachter in
der Nacht.

Das Gegenteil, namlich das Licht zu vergessen, ist leider moglich: Man verliert dann den Wirklichkeitsbezug
und Uberlasst sich einer partiellen und verzerrten Vorstellung von der Welt, die von Dunkelheit und Angst
gepragt ist. Nicht wenige bezeichnen heute Erzahlungen als realistisch, die keine Hoffnung enthalten, die
blind fiir die Schonheit anderer sind und die die Gnade Gottes vergessen, die immer in den Herzen der


https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn1
https://www.vatican.va/content/vatican/de.html

Kirchliches Amtsblatt Fulda 2026, Stick | 3

Menschen wirkt, wie sehr sie auch von der Siinde verwundet sein mogen. Der heilige Augustinus ermahnte
die Christen, eine unauflosliche Freundschaft mit dem Frieden zu schlieRen, damit sie ihn im Innersten
ihres Geistes bewahren und seine strahlende Warme (berallhin verstromen kdnnen. An seine Gemeinde
schrieb er: »Wenn ihr andere zum Frieden fihren wollt, méget ihr ihn erst selbst in euch haben und in ihm
gefestigt sein. Um andere zu entflammen, muss sein Licht in euch brennen.« [2]

Ob wir nun Uber die Gabe des Glaubens verfligen oder ob uns scheint, dass wir sie nicht hatten, liebe
Bruder und Schwestern, 6ffnen wir uns fiir den Frieden! Nehmen wir ihn an und erkennen wir ihn, statt
ihn fiir fern und unmoglich zu halten. Mehr als ein Ziel ist der Friede etwas Gegenwartiges und ein Weg.
Selbst wenn er in uns und um uns herum bedroht ist wie eine kleine Flamme im Sturm, wollen wir ihn
bewahren, ohne die Namen und Geschichten derer zu vergessen, die ihn uns bezeugt haben. Der Friede
ist ein Grundsatz, der unsere Entscheidungen leitet und bestimmt. Selbst an Orten, an denen nur noch
Triimmer Ubrig sind und die Verzweiflung unvermeidlich scheint, finden wir gerade heute Menschen, die
den Frieden nicht vergessen haben. So wie Jesus am Abend des Ostertages den Ort betrat, an dem die
Jinger verangstigt und entmutigt versammelt waren, so gelangt der Friede des auferstandenen Christus
mittels der Stimmen und Gesichter seiner Zeugen auch weiterhin durch Tiren und Hindernisse. Er ist die
Gabe, die es uns ermoglicht, das Gute nicht zu vergessen, es als siegreich zu erkennen und uns erneut und
gemeinsam dafiir zu entscheiden.

Ein unbewaffneter Friede

Kurz bevor er gefangen genommen wurde, sagte Jesus in einem Moment tiefen Vertrauens zu denen, die
bei ihm waren: »Frieden hinterlasse ich euch, meinen Frieden gebe ich euch; nicht, wie die Welt ihn gibt,
gebe ich ihn euch.« Und sogleich fligte er hinzu: »Euer Herz beunruhige sich nicht und verzage nicht«
(Joh 14,27). Die Beunruhigung und die Furcht konnten sich natirlich auf die Gewalt beziehen, die bald tGber
ihn hereinbrechen wiirde. Doch die Evangelien verbergen nicht, dass es vor allem seine gewaltfreie
Antwort war, die die Jinger verstorte. Diesen Weg stellten sie alle, insbesondere Petrus, in Frage, aber bis
zuletzt verlangte der Meister, ihm auf diesem Weg nachzufolgen. Der Weg Jesu bleibt ein Grund fir
Beunruhigung und Furcht. Und entschlossen sagt er auch dem, der ihn verteidigen mochte: »Steck das
Schwert in die Scheide!l« (Joh 18,11; vgl. Mt 26,52). Der Friede des auferstandenen Jesus ist unbewaffnet,
weil sein Kampf unter ganz bestimmten historischen, politischen und sozialen Umstianden unbewaffnet
war. Die Christen miissen von dieser Neuheit gemeinsam prophetisch Zeugnis ablegen, eingedenk jener
tragischen Ereignisse, an denen sie allzu oft mitgewirkt haben. Das grofRe Gleichnis vom Weltgericht ladt
alle Christen ein, in diesem Bewusstsein barmherzig zu handeln (vgl. Mt 25,31-46). Und dabei werden sie
Bruder und Schwestern an ihrer Seite finden, die in unterschiedlichen Weisen auf den Schmerz anderer zu
horen wussten und sich so in ihrem Inneren von der Tauschung der Gewalt befreit haben.

Obwohl es heute nicht wenige Menschen gibt, die von Herzen friedfertig sind, Gberkommt sie angesichts
des immer unsichereren Verlaufs der Ereignisse doch ein groBes Gefiihl der Ohnmacht. Tatsachlich wies
schon der heilige Augustinus auf ein besonderes Paradoxon hin: »Es ist schwieriger, den Frieden zu loben,
als ihn zu besitzen. Denn wenn wir ihn loben wollen, brauchen wir Fahigkeiten, die uns vielleicht fehlen,
suchen wir nach den richtigen Gedanken und wagen unsere Worte; wenn wir ihn hingegen besitzen
wollen, haben und bewahren wir ihn ohne jede Anstrengung.« [3]

Wenn wir Frieden als ein fernes Ideal betrachten, finden wir es nicht mehr skandalds, dass er verweigert
werden kann und dass sogar Kriege gefiihrt werden, um Frieden zu erreichen. Es scheint an den richtigen
Gedanken zu mangeln, an wohllberlegten Worten, an der Fahigkeit zu sagen, dass der Friede nahe ist.
Wenn der Friede keine gelebte Wirklichkeit ist, die es zu bewahren und zu pflegen gilt, dann macht sich
Aggressivitat sowohl im privaten als auch im 6ffentlichen Leben breit. Dann wird in der Beziehung zwischen


https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn2
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn3

Kirchliches Amtsblatt Fulda 2026, Stick | 4

Blrgern und Regierenden der Umstand als Verfehlung angesehen, dass man sich nicht ausreichend auf
den Krieg vorbereitet, darauf, auf die Angriffe anderer reagieren und Gewalt erwidern zu kénnen. Auf der
politischen Ebene ist diese — weit liber den Grundsatz der legitimen Verteidigung hinausgehende — Logik
der Gegensatzlichkeit der derzeit relevanteste Umstand fiir die globale Destabilisierung, die jeden Tag
dramatischer und unvorhersehbarer wird. Es ist kein Zufall, dass die wiederkehrenden Forderungen nach
einer Erhéhung der Militdrausgaben und die daraus resultierenden Entscheidungen von vielen
Regierenden mit der Gefdhrlichkeit anderer gerechtfertigt werden. Tatsachlich stehen
Abschreckungspotenzial durch Macht und insbesondere nukleare Abschreckung fiir die Irrationalitdt von
Beziehungen zwischen Volkern, die nicht auf Recht, Gerechtigkeit und Vertrauen beruhen, sondern auf
der Angst und der Herrschaft der Starke. »Infolgedessen befinden sich die Volker«, wie schon der heilige
Johannes XXIII. (iber seine Zeit schrieb, »bestandig in Furcht, wie vor einem Sturm, der jeden Augenblick
mit erschreckender Gewalt losbrechen kann. Und das nicht ohne Grund, denn an Waffen fehlt es
tatsachlich nicht. Wenn es auch kaum glaublich ist, dass es Menschen gibt, die es wagen mdchten, die
Verantwortung fiir die Vernichtung und das Leid auf sich zu nehmen, die ein Krieg im Gefolge hat, so kann
man doch nicht leugnen, dass unversehens und unerwartet ein Kriegsbrand entstehen kann.« [4]

Im Laufe des Jahres 2024 stiegen die weltweiten Militdrausgaben im Vergleich zum Vorjahr um 9,4 % und
bestatigten damit die seit zehn Jahren anhaltende Tendenz. Sie erreichten einen Wert von 2.718 Milliarden
Dollar, was 2,5 % des weltweiten BIP entspricht. [5] Darliber hinaus scheint man heute auf die neuen
Herausforderungen nicht allein mit enormen wirtschaftlichen Anstrengungen zur Aufriistung zu reagieren,
sondern auch mit einer Neuausrichtung der Bildungspolitik: Statt einer Kultur der Erinnerung, die das im
20. Jahrhundert gewonnene Problembewusstsein bewahrt und die Millionen Opfer jenes Jahrhunderts
nicht vergisst, werden Kommunikationskampagnen und Bildungsprogramme in Schulen und Universitdten
sowie in den Medien vorangetrieben, die Bedrohungswahrnehmungen verbreiten und eine rein militarisch
gepragte Vorstellung von Verteidigung und Sicherheit vermitteln.

Doch »wer den Frieden wirklich liebt, liebt auch dessen Gegner«. [6] So empfahl der heilige Augustinus,
keine Briicken abzubrechen und nicht auf Vorwiirfen zu beharren, sondern lieber zuzuhéren und sich,
soweit moglich, mit den Argumenten anderer auseinanderzusetzen. Vor sechzig Jahren endete das Zweite
Vatikanische Konzil in dem Bewusstsein der Dringlichkeit eines Dialogs zwischen der Kirche und der Welt
von heute. Insbesondere die Konstitution Gaudium et spes lenkte die Aufmerksamkeit auf die Entwicklung
der Kriegfiihrung: »Die besondere Gefahr des modernen Krieges besteht darin, dass er sozusagen denen,
die im Besitz neuerer wissenschaftlicher Waffen sind, die Gelegenheit schafft, solche Verbrechen zu
begehen, und in einer Art unerbittlicher Verstrickung den Willen des Menschen zu den firchterlichsten
Entschliissen treiben kann. Damit in Zukunft so etwas nie geschieht, beschwoéren die versammelten
Bischofe des ganzen Erdkreises alle, insbesondere die Regierenden und die militdrischen Befehlshaber,
sich jederzeit der groRen Verantwortung bewusst zu sein, die sie vor Gott und der ganzen Menschheit
tragen.« [7]

Wir bekraftigen den Appell der Konzilsvater und schatzen den Weg des Dialogs als den auf allen Ebenen
wirksamsten ein. Zugleich stellen wir fest, dass der anhaltende technologische Fortschritt und der Einsatz
kiinstlicher Intelligenz im militarischen Bereich die Tragik bewaffneter Konflikte noch verscharft haben. Es
zeichnet sich sogar ein Prozess ab, in dem politische und militdrische Filihrungskrafte durch eine
zunehmende ,,Delegation” von Entscheidungen lber Leben und Tod von Menschen ihre Verantwortung
an Maschinen abgeben. Dies ist eine bislang beispiellose Spirale der Zerstérung jenes Humanismus in
Recht und Philosophie, auf dem eine jede Zivilisation beruht und durch den sie geschiitzt wird. Die
gewaltigen Konzentrationen privater Wirtschafts- und Finanzinteressen, die die Staaten in diese Richtung
treiben, missen angeprangert werden; doch reicht dies nicht aus, wenn nicht zugleich ein Erwachen des
Gewissens und des kritischen Denkens gefordert wird. Die Enzyklika Fratelli tutti stellt den heiligen Franz


https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn4
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn5
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn6
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn7

Kirchliches Amtsblatt Fulda 2026, Stick | 5

von Assisi als Beispiel flir ein solches Erwachen dar: »In jener Welt voller Wachtirme und
Verteidigungsmauern erlebten die Stadte blutige Kriege zwischen machtigen Familien, wahrend die
Elendsviertel der AusgestoRenen an den Randern wuchsen. Dort empfing Franziskus innerlich den wahren
Frieden, er befreite sich von jedem Verlangen, andere zu beherrschen, er wurde einer der Geringsten und
versuchte in Harmonie mit ihnen zu leben.« [8] Dies ist eine Geschichte, die in uns weiterleben soll und
die es erfordert, dass wir unsere Krafte blindeln, damit wir gemeinsam zu einem entwaffnenden Frieden
beitragen, zu einem Frieden, der aus Offenheit und evangeliumsgemaRer Demut entsteht.

Ein entwaffnender Friede

Die Gute ist entwaffnend. Vielleicht ist Gott deshalb Kind geworden. Das Geheimnis der Menschwerdung,
das Herabsteigen Gottes bis in die Unterwelt, beginnt im SchoB einer jungen Mutter und wird in der Krippe
von Betlehem offenbar. »Friede auf Erden«, singen die Engel und verkiinden die Gegenwart eines
wehrlosen Gottes. Die Menschheit kann seiner Liebe nur dann gewahr werden, wenn sie sich seiner
annimmt (vgl. Lk 2,13-14). Nichts vermag uns so sehr zu verwandeln wie ein Kind. Und vielleicht ist es
gerade der Gedanke an unseren Nachwuchs, an die Kinder und auch an jene, die so schutzbedirftig sind
wie sie, der uns mitten ins Herz trifft (vgl. Apg 2,37). In diesem Zusammenhang schrieb mein verehrter
Vorganger: »Die menschliche Schwachheit hat die Kraft, uns klarer erkennen zu lassen, was Bestand hat
und was verganglich ist, was Leben schenkt und was tétet. Vielleicht neigen wir deshalb so oft dazu, unsere
Grenzen zu leugnen und schwachen und verletzten Menschen auszuweichen: Sie vermaogen es, den Weg,
den wir als Einzelne und als Gemeinschaft eingeschlagen haben, in Frage zu stellen.« [9]

Johannes XXIII. flihrte als Erster die Perspektive einer umfassenden Abriistung ein, die nur durch die
Erneuerung des Herzens und des Verstandes erreicht werden kann. So schrieb er in Pacem in
terris: »Allerdings mussen alle davon Gberzeugt sein, dass das Ablassen von der Riistungssteigerung, die
wirksame Abristung oder — erst recht — die vollige Beseitigung der Waffen so gut wie unmoglich sind,
wenn dieser Abschied von den Waffen nicht allseitig ist und auch die Gesinnung erfasst, das heit, wenn
sich nicht alle einmitig und aufrichtig Miihe geben, dass die Furcht und die angstvolle Erwartung eines
Krieges aus den Herzen gebannt werden. Dies setzt aber voraus, dass an die Stelle des obersten Gesetzes,
worauf der Friede sich heute stitzt, ein ganz anderes Gesetz trete, wonach der wahre Friede unter den
Volkern nicht durch die Gleichheit der militdrischen Ristung, sondern nur durch gegenseitiges Vertrauen
fest und sicher bestehen kann. Wir sind entschieden der Meinung, dass dies geschehen kann, da es sich
um eine Sache handelt, die nicht nur von den Gesetzen der gesunden Vernunft befohlen wird, sondern
auch hochst wiinschenswert und lGberaus segensreich ist.« [10]

Dies ist ein grundlegender Dienst, den die Religionen der leidenden Menschheit erweisen missen, indem
sie wachsam bleiben angesichts der zunehmenden Versuche, sogar Gedanken und Worte zu Waffen zu
machen. Die grolRen geistlichen Traditionen wie auch der rechte Gebrauch der Vernunft lassen uns (iber
verwandtschaftliche oder ethnische Bande hinausgehen, Uber jene Verbriiderungen, welche nur
ihresgleichen anerkennen und die anderen =zurickweisen. Wir sehen heute, dass dies nicht
selbstverstandlich ist. Leider gehort es zunehmend zum derzeitigen Gesamtbild, dass Worte des Glaubens
Einzug halten in politische Kdmpfe, dass Nationalismus gepriesen wird und dass Gewalt und bewaffneter
Kampf religios gerechtfertigt werden. Die Glaubigen missen diesen Formen der Blasphemie, die den
heiligen Namen Gottes verdunkeln, aktiv entgegentreten, in erster Linie durch ihre Lebensweise. Deshalb
ist es notwendiger denn je, zusammen mit dem Handeln das Gebet, die Spiritualitdt, den dkumenischen
und interreligiésen Dialog als Wege des Friedens und als Formen der Begegnung zwischen Traditionen und
Kulturen zu pflegen. Weltweit ist es wiinschenswert, dass »jede Gemeinde [...] ein ,,Haus des Friedens”
werden [soll], wo man lernt, Feindseligkeit durch den Dialog zu entscharfen; wo Gerechtigkeit praktiziert


https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn8
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn9
https://www.vatican.va/content/vatican/de.html
https://www.vatican.va/content/john-xxiii/de/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem.html
https://www.vatican.va/content/john-xxiii/de/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn10

Kirchliches Amtsblatt Fulda 2026, Stick | 6

wird und Vergebung gelebt wird«. [11] Denn heute ist es mehr denn je noétig, durch aufmerksame und
fruchtbare pastorale Kreativitat zu zeigen, dass der Friede keine Utopie ist.

Andererseits darf dies nicht von der Bedeutung der politischen Dimension ablenken. Durch diejenigen, die
in den héchsten und qualifiziertesten Amtern éffentliche Verantwortung tragen, »sollte griindlich gepriift
werden, wie auf der ganzen Welt die gegenseitigen Beziehungen der Staaten in menschlicherem
Gleichgewicht neu zu gestalten sind; Wir meinen ein Gleichgewicht, das auf gegenseitigem Vertrauen, auf
aufrichtiger Gesinnung bei Vertragsschlissen und auf unverletzlichen Vereinbarungen gegriindet ist. Diese
Frage soll aber von allen Seiten so erwogen werden, dass eine Grundlage gefunden wird, auf der
freundschaftliche, feste und segensreiche Blndnisse entstehen konnen.« [12] Dies ist der entwaffnende
Weg der Diplomatie, der Vermittlung, des Volkerrechts, der leider durch immer haufigere VerstoRe gegen
miihsam erzielte Vereinbarungen konterkariert wird, in einem Kontext, der nicht die Delegitimierung,
sondern vielmehr eine Starkung der supranationalen Institutionen angebracht erscheinen ldsst.

Gerechtigkeit und Menschenwiirde sind heute mehr denn je den Machtungleichgewichten zwischen den
Starksten ausgesetzt. Wie kann man in einer Zeit der Destabilisierung und Konflikte leben und sich vom
Bosen befreien? Es ist notig, alle geistlichen, kulturellen und politischen Initiativen zu férdern und zu
unterstitzen, die die Hoffnung am Leben erhalten, um so der Verbreitung »fatalistische[r] Einstellungen«
entgegenzuwirken, die suggerieren, dass »die herrschenden Dynamiken von unpersdnlichen anonymen
Kraften und von vom menschlichen Wollen unabhangigen Strukturen hervorgebracht wiirden«. [13] Wenn
namlich »die beste Methode, zu herrschen und uneingeschrankt voranzuschreiten, [darin] besteht [...],
Hoffnungslosigkeit auszusden und stdandiges Misstrauen zu wecken, selbst wenn sie sich mit der
Verteidigung einiger Werte tarnt«, [14] dann begegnet man einer solchen Strategie am besten, indem man
in der Gesellschaft ein entsprechendes Bewusstsein schafft sowie Strukturen verantwortungsbewusster
Vereinigungen, gewaltfreie Beteiligungsformen und eine Praxis wiederherstellender Gerechtigkeit, im
Kleinen wie im GrolRen, entwickelt. Dies hatte bereits Leo XIII. in seiner Enzyklika Rerum novarum deutlich
zum Ausdruck gebracht: »Es ist die Beschranktheit der eigenen Krafte, die den Menschen stets von selbst
dazu antreibt, sich mit andern zu gegenseitiger Hilfe und Unterstiitzung zu verbinden. ,Zwei sind besser
als einer allein, falls sie nur reichen Ertrag aus ihrem Besitz ziehen. Denn wenn sie hinfallen, richtet einer
den anderen auf” ( Koh 4,9-10). So das Wort der Heiligen Schrift. Und wiederum: ,Ein getduschter Bruder
ist verschlossener als eine Festung” ( Spr 18,19).« [15]

Moge dies eine Frucht des Heiligen Jahres der Hoffnung sein, das Millionen von Menschen dazu bewegt
hat, wieder neu ihr Pilgersein zu entdecken und in sich jene Entwaffnung des Herzens, des Geistes und des
Lebens zu beginnen, auf die Gott schon bald mit der Erfiillung seiner Verheifungen antworten wird: »Er
wird Recht schaffen zwischen den Nationen und viele Volker zurechtweisen. Dann werden sie ihre
Schwerter zu Pflugscharen umschmieden und ihre Lanzen zu Winzermessern. Sie erheben nicht das
Schwert, Nation gegen Nation, und sie erlernen nicht mehr den Krieg. Haus Jakob, auf, wir wollen gehen
im Licht des Herrn« (Jes 2,4-5).

Aus dem Vatikan, am 8. Dezember 2025

LEO XIV.

[1] Vgl. Apostolischer Segen ,,Urbi et Orbi” und erster Gruf3, mittlere Loggia des Petersdoms (8. Mai 2025).
[2] Augustinus von Hippo, Sermo 357, 3.

[3] Ebd., 1.

[4] Johannes XXIIl., Enzyklika Pacem in terris (11. April 1963), 60.


https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn11
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn12
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn13
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn14
https://www.vatican.va/content/vatican/de.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn15
https://www.iubilaeum2025.va/de.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftnref1
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/messages/urbi/documents/20250508-prima-benedizione-urbietorbi.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftnref2
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftnref3
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftnref4
https://www.vatican.va/content/john-xxiii/de/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem.html

Kirchliches Amtsblatt Fulda 2026, Stick | 7

[5] Vgl. SIPRI Yearbook: Armaments, Disarmament and International Security (2025).
[6] Augustinus von Hippo, Sermo 357, 1.

[7] Zweites Vatikanisches Konzil, Pastoralkonstitution Gaudium et spes, 80.

[8] Franziskus, Enzyklika Fratelli tutti (3. Oktober 2020), 4.

[9] Ders., Lettera al Direttore del Corriere della Sera (14. Marz 2025).

[10] Johannes XXIIl., Enzyklika Pacem in terris (11. April 1963), 61.

[11] Ansprache an die Bischéfe der italienischen Bischofskonferenz (17. Juni 2025).
[12] Johannes XXIIl., Enzyklika Pacem in terris (11. April 1963), 63.

[13] Benedikt XVI., Enzyklika Caritas in veritate (29. Juni 2009), 42.

[14] Franziskus, Enzyklika Fratelli tutti (3. Oktober 2020), 15.

[15] Leo XlIl., Enzyklika Rerum novarum (15. Mai 1891), 37.

Copyright © Dikasterium fiir Kommunikation - Libreria Editrice Vaticana

Nr. 2
Papstbotschaft zum 34. Welttag der Kranken
11. Februar 2026

Das Mitgefiihl des Samariters:
Lieben, indem man das Leid des anderen mittréigt

Liebe Briider und Schwestern,

der 34. Welttag der Kranken wird am 11. Februar 2026 feierlich in Chiclayo, Peru, begangen. Aus diesem
Anlass mochte ich erneut das Bild des barmherzigen Samariters aufgreifen, das immer aktuell ist und es
uns ermdglicht, die Schénheit der Liebe und die soziale Dimension des Mitgefiihls wiederzuentdecken und
unsere Aufmerksamkeit auf die Bedirftigen und die Leidenden, wie etwa die Kranken, zu richten.

Wir alle haben diesen bewegenden Text aus dem Lukasevangelium gehort und gelesen (vgl. Lk 10,25-37).
Jesus antwortet einem Gesetzeslehrer, der ihn fragt, wer denn der zu liebende Nachste sei, indem er eine
Geschichte erzahlt: Ein Mann, der von Jerusalem nach Jericho unterwegs war, wurde von Raubern
Uberfallen und halbtot liegen gelassen. Ein Priester und ein Levit gingen vorbei, aber ein Samariter hatte
Mitleid mit ihm, verband seine Wunden, brachte ihn in eine Herberge und bezahlte fiir seine Pflege. Ich
mochte diese Bibelstelle mit dem hermeneutischen Schliissel der Enzyklika Fratelli tutti meines
geschatzten Vorgdngers Papst Franziskus reflektieren, in der Mitgefiihl und Erbarmen gegeniiber
Bediirftigen sich nicht auf ein rein individuelles Bemiihen beschranken, sondern sich in einer Beziehung
verwirklichen: zum bedirftigen Bruder und zur bedirftigen Schwester, zu denen, die sich ihrer annehmen
und — als Grundlage — zu Gott, der uns seine Liebe schenkt.

1. Das Geschenk der Begegnung: die Freude, Néhe zu schenken und fiir andere da zu sein

Wir leben in einer Kultur, die von Schnelligkeit, Unmittelbarkeit und Eile gepragt ist, aber auch von einer
Wegwerfmentalitdit und Gleichgiltigkeit, was uns daran hindert, aufeinander zuzugehen und
innezuhalten, um die Note und das Leid um uns herum wahrzunehmen. Das Gleichnis erzahlt, dass der
Samariter, als er den Verletzten sah, nicht ,,voriiberging”, sondern einen offenen und aufmerksamen Blick
fr ihn hatte, den Blick Jesu, der ihn zu menschlicher Nahe und Solidaritdt bewegte. Der Samariter »blieb


https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftnref5
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftnref6
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftnref7
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_ge.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftnref8
https://www.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftnref9
https://www.vaticannews.va/de/papst/news/2025-03/papst-franziskus-krieg-diplomatie-brief-corriere-della-sera.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftnref10
https://www.vatican.va/content/john-xxiii/de/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftnref11
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/speeches/2025/june/documents/20250617-cei.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftnref12
https://www.vatican.va/content/john-xxiii/de/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftnref13
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftnref14
https://www.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftnref15
https://www.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html

Kirchliches Amtsblatt Fulda 2026, Stick | 8

stehen, schenkte ihm seine Nahe, pflegte ihn mit eigenen Handen, zahlte aus eigener Tasche und
kiimmerte sich um ihn. Vor allem hat er [...] ihm seine Zeit geschenkt«. [1] Jesus lehrt nicht, wer der
Néachste ist, sondern wie man zum Nachsten wird, das heiRt, wie wir selbst Ndhe zeigen kdnnen. [2]

In diesem Zusammenhang konnen wir mit Augustinus feststellen, dass der Herr nicht dartiber belehren
wollte, wer der Nachste dieses Mannes war, sondern wem er selbst zum Nachsten werden sollte. Denn
niemand ist einem anderen ein Nachster, solange er sich ihm nicht freiwillig ndhert. Daher wurde derjenige
zum Néchsten, der Barmherzigkeit erwies. [3]

Die Liebe ist nicht passiv, sie geht auf den anderen zu. Ob man zum Nachsten wird, hangt nicht von
physischer oder sozialer Ndahe ab, sondern von der Entscheidung zu lieben. Deshalb macht sich der Christ
zum Nachsten des Leidenden und folgt damit dem Beispiel Christi, dem wahren géttlichen Samariter, der
fir die verwundete Menschheit zum Nachsten wurde. Es handelt sich nicht um bloRe Gesten der
Menschenfreundlichkeit, sondern um Zeichen, an denen man erkennen kann, dass die personliche
Anteilnahme am Leiden der anderen Selbsthingabe bedeutet, dass es darum geht, Gber das Stillen von
Bedirfnissen hinauszugehen, sodass wir selbst Teil der Gabe werden. [4] Diese Nachstenliebe speist sich
notwendigerweise aus der Begegnung mit Christus, der aus Liebe sein Leben fiir uns hingegeben hat. Das
hat der heilige Franziskus sehr schén deutlich gemacht, als er iber seine Begegnung mit den Aussatzigen
sagte: »Und der Herr selbst hat mich unter sie geflihrt«, [5] weil er durch sie die Wonne des Liebens
entdeckt hatte.

Das Geschenk der Begegnung entspringt der Verbindung mit Jesus Christus, in dem wir den barmherzigen
Samariter erkennen, der uns das ewige Heil gebracht hat und den wir gegenwartig machen, wenn wir uns
dem verletzten Bruder, der verletzten Schwester zuwenden. Der heilige Ambrosius sagte: »Weil uns nun
niemand nahersteht als der, welcher unsere Wunden heilte, so lasst uns ihn lieben als den Herrn, lieben
auch als den Nachsten! Denn nichts steht sich so, wie das Haupt den Gliedern, am nachsten. Lasst uns auch
jenen lieben, der ein Nachahmer Christi ist! Lasst uns jenen lieben, der schon wegen der Leibeseinheit mit
der Not des Nachsten Mitleid empfindet!« [6] Eins sein in dem Einen, im Nahesein, im Dasein, in der
empfangenen und weitergegebenen Liebe, und wie der heilige Franziskus die Wonne genieRen, ihm
begegnet zu sein.

2. Die gemeinsame Aufgabe in der Krankenpflege

Der Heilige Lukas fahrt fort und sagt, dass der Samariter ,,Mitleid hatte”. Mitleid zu empfinden, meint ein
tiefes Gefilihl, das zum Handeln bewegt. Es ist ein Gefiihl, das aus dem Inneren kommt und uns dazu bringt,
anderen in ihrem Leid zu helfen. In diesem Gleichnis ist Mitgefiihl das charakteristische Merkmal aktiver
Liebe. Es ist weder theoretisch noch sentimental, sondern duBert sich in konkreten Gesten: Der
Samariter ndhert sich, er behandelt die Wunden, er kiimmert sich und nimmt sich an. Aber Achtung, er tut
dies nicht allein, als Einzelperson: »Der Samariter suchte einen Gastgeber, der sich um jenen Mann
kiimmern konnte; genauso sind auch wir gerufen, andere einzuladen und uns in einem , Wir“ zu begegnen,
das starker ist als die Summe der kleinen Einzelpersonen«. [7] Ich selbst habe in meiner Erfahrung als
Missionar und Bischof in Peru festgestellt, dass viele Menschen Barmherzigkeit und Mitgefiihl im Stil des
Samariters und des Wirtes teilen. Die Familienangehorigen, die Nachbarn, das Personal wie auch die
Seelsorger im Gesundheitswesen und viele andere, die innehalten, sich ndhern, pflegen, Lasten tragen,
begleiten und von ihrem Besitz geben, verleihen dem Mitgefiihl eine soziale Dimension. Diese Erfahrung,
die sich in einem Beziehungsgeflecht verwirklicht, geht Gber das rein individuelle Engagement hinaus. So
habe ich in der Apostolischen Exhortation Dilexi te die Pflege der Kranken nicht nur als ,wichtigen Teil” der
Sendung der Kirche bezeichnet, sondern als echte »kirchliche Handlung« (Nr. 49). Darin zitierte ich den
heiligen Cyprian, um zu zeigen, wie wir in dieser Dimension die Gesundheit unserer Gesellschaft


https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/messages/sick/documents/20260113-messaggio-giornata-malato.html#_ftn1
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/messages/sick/documents/20260113-messaggio-giornata-malato.html#_ftn2
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/messages/sick/documents/20260113-messaggio-giornata-malato.html#_ftn3
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/messages/sick/documents/20260113-messaggio-giornata-malato.html#_ftn4
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/messages/sick/documents/20260113-messaggio-giornata-malato.html#_ftn5
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/messages/sick/documents/20260113-messaggio-giornata-malato.html#_ftn6
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/messages/sick/documents/20260113-messaggio-giornata-malato.html#_ftn7

Kirchliches Amtsblatt Fulda 2026, Stick | 9

Uberprifen kénnen: »Diese Pest und Seuche, die so schrecklich und verderblich erscheint, [erforscht] die
Gerechtigkeit jedes einzelnen [...] und [prift] die Herzen des Menschengeschlechts daraufhin [...], ob die
Gesunden den Kranken dienen, ob die Verwandten ihre Angehdrigen innig lieben, ob die Herren sich ihrer
leidenden Diener erbarmen, ob die Arzte die um Hilfe flehenden Kranken nicht im Stiche lassen«. [8]

Eins zu sein in dem Einen setzt voraus, dass wir uns wirklich als Glieder eines Leibes fiihlen, in dem wir
gemall unserer jeweiligen Berufung das Mitgefiihl des Herrn fir das Leiden aller Menschen
weitergeben. [9] Mehr noch, der Schmerz, der uns bewegt, ist kein fremder Schmerz, sondern der Schmerz
eines Gliedes unseres eigenen Leibes, zu dem uns unser Haupt zum Wohl aller sendet. In diesem Sinne
vereint er sich mit dem Schmerz Christi und tragt, sofern er im christlichen Sinne aufgeopfert wird, zur
Erfillung des Gebets des Erl6sers fiir die Einheit aller bei. [10]

3. Stets von der Liebe zu Gott bewegt, um uns selbst und unseren Mitmenschen zu begegnen

In dem Doppelgebot »Du sollst den Herrn, deinen Gott, lieben mit deinem ganzen Herzen, mit deiner
ganzen Seele, mit deiner ganzen Kraft und deinem ganzen Denken, und deinen Nachsten wie dich selbst«
( Lk 10,27) kénnen wir den Vorrang der Liebe zu Gott erkennen und ihre direkte Auswirkung auf die Art
und Weise, wie der Mensch in all seinen Dimensionen liebt und Beziehungen pflegt. »Die Nachstenliebe
ist der greifbare Beweis fiir die Echtheit der Liebe zu Gott, wie der Apostel Johannes bezeugt: ,,Niemand
hat Gott je geschaut; wenn wir einander lieben, bleibt Gott in uns und seine Liebe ist in uns vollendet. [...]
Gottist Liebe, und wer in der Liebe bleibt, bleibt in Gott und Gott bleibt in ihm“ ( 1Joh 4,12.16)«. [11] Auch
wenn diese Liebe unterschiedliche Adressaten hat — Gott, den Nachsten und sich selbst — und wir sie in
diesem Sinne als unterschiedliche Formen der Liebe verstehen kénnen, sind diese doch immer untrennbar
miteinander verbunden. [12] Der Vorrang der gottlichen Liebe impliziert, dass das Handeln des Menschen
ohne Eigeninteresse oder Belohnung erfolgt, sondern Ausdruck einer Liebe ist, die Gber rituelle Normen
hinausgeht und zu einem wahren Gottesdienst wird: Dem N&chsten zu dienen bedeutet, Gott im
konkreten Handeln zu lieben. [13]

Diese Dimension ermdglicht es auch, zu verstehen, was es bedeutet, sich selbst zu lieben. Es bedeutet,
dass wir uns davon losen, unser Selbstwertgefiihl oder das Bewusstsein unserer eigenen Wirde auf
Stereotypen wie Erfolg, Karriere, gesellschaftliche Stellung oder Abstammung zu grinden, [14] und
stattdessen unseren Platz vor Gott und unseren Mitmenschen wiederfinden. Benedikt XVI. sagte: »Der
Mensch als Geschopf von geistiger Natur verwirklicht sich in zwischenmenschlichen Beziehungen. Je
echter er diese lebt, desto mehr reift auch seine eigene personliche Identitat. Nicht durch Absonderung
bringt sich der Mensch selber zur Geltung, sondern wenn er sich in Beziehung zu den anderen und zu Gott
setzt«. [15]

Liebe Briider und Schwestern, »das wahre Heilmittel fir die Wunden der Menschheit ist eine Lebensweise,
die auf geschwisterlicher Liebe basiert, die in der Liebe Gottes wurzelt«. [16] Ich wiinsche mir von ganzem
Herzen, dass diese geschwisterliche, ,, samaritanische”, integrative, mutige, engagierte und solidarische
Dimension, die ihre tiefste Wurzel in unserer Vereinigung mit Gott im Glauben an Jesus Christus hat, in
unserer christlichen Lebensweise niemals fehlen moge. Entflammt von dieser gottlichen Liebe kénnen wir
uns wirklich fiir alle Leidenden einsetzen, insbesondere fir unsere kranken, alten und leidgepriften Briider
und Schwestern.

Erheben wir unser Gebet zur seligen Jungfrau Maria, Heil der Kranken. Bitten wir um ihre Hilfe fir alle
Leidenden, fiir alle, die Mitgefiihl, ein offenes Ohr und Trost brauchen, und flehen wir sie mit diesem alten
Gebet, das in der Familie gebetet wurde, um ihre Firsprache fiir alle an, die krank sind und leiden:


https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/messages/sick/documents/20260113-messaggio-giornata-malato.html#_ftn8
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/messages/sick/documents/20260113-messaggio-giornata-malato.html#_ftn9
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/messages/sick/documents/20260113-messaggio-giornata-malato.html#_ftn10
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/messages/sick/documents/20260113-messaggio-giornata-malato.html#_ftn11
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/messages/sick/documents/20260113-messaggio-giornata-malato.html#_ftn12
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/messages/sick/documents/20260113-messaggio-giornata-malato.html#_ftn13
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/messages/sick/documents/20260113-messaggio-giornata-malato.html#_ftn14
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/messages/sick/documents/20260113-messaggio-giornata-malato.html#_ftn15
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/messages/sick/documents/20260113-messaggio-giornata-malato.html#_ftn16

Kirchliches Amtsblatt Fulda 2026, Stick | 10

Liebe Mutter, geh nicht weg,

wende deinen Blick nicht von mir ab.
Begleite mich auf allen Wegen

und lass mich nie allein.

Da du mich beschitzt

wie eine wahre Mutter,

erwirke mir den Segen des Vaters,
des Sohnes und des Heiligen Geistes.

Ich erteile meinen apostolischen Segen von Herzen allen Kranken, ihren Familien, denen, die sie pflegen,
den Mitarbeitern im Gesundheitswesen, den in der Krankenpastoral Tatigen und besonders denen, die an
diesem Welttag der Kranken teilnehmen.

Aus dem Vatikan, am 13. Januar 2026

LEO PP. XIV

[1] Franziskus, Enzyklika Fratelli tutti (3. Oktober 2020), 63.

[2] Vgl. ebd., 80-82.

[3] Vgl. Augustinus, Sermo 171, 2; 179 A, 7.

[4] Vgl. Benedikt XVI., Enzyklika Deus caritas est (25. Dezember 2005), 34; HIl. Johannes Paul Il.,
Apostolisches Schreiben Salvifici doloris (11. Februar 1984), 28.

[5] HI. Franz von Assisi, Testament, 2.

[6] HI. Ambrosius, Lukaskommentar mit Ausschluss der Leidensgeschichte, VI, 84.

[7] Franziskus, Enzyklika Fratelli tutti (3. Oktober 2020), 78.

[8] HI. Cyprian von Karthago, Uber die Sterblichkeit, 16.

[9] Vgl. HI. Johannes Paul Il., Apostolisches Schreiben Salvifici doloris (11. Februar 1984), 24.

[10] vgl. ebd., 31.

[11] Apostolische Exhortation Dilexi te (4. Oktober 2025), 26.

[12] vgl. ebd.

[13] Vgl. Franziskus, Enzyklika Fratelli tutti (3. Oktober 2020), 79.

[14] Vgl. ebd ., 101.

[15] Benedikt XVI., Enzyklika Caritas in veritate (29. Juni 2009), 53.

[16] Franziskus, Botschaft an die Teilnehmer des 33. Internationalen Jugendfestivals (MLADIFEST),
Medjugorje, 1.-6. August 2022 (16. Juli 2022).

Die Deutsche Bischofskonferenz

Nr. 3
Aufruf der deutschen Bischofe zur Fastenaktion Misereor 2026

Liebe Schwestern und Bruder,

die Misereor-Fastenaktion 2026 steht unter dem Leitwort ,Hier fangt Zukunft an!“. Es geht um die
berufliche Ausbildung junger Menschen in den Entwicklungslandern. Sie sollen das Riistzeug erhalten, um


https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/messages/sick/documents/20260113-messaggio-giornata-malato.html#_ftnref1
https://www.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/messages/sick/documents/20260113-messaggio-giornata-malato.html#_ftnref2
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/messages/sick/documents/20260113-messaggio-giornata-malato.html#_ftnref3
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/messages/sick/documents/20260113-messaggio-giornata-malato.html#_ftnref4
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1984/documents/hf_jp-ii_apl_11021984_salvifici-doloris.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/messages/sick/documents/20260113-messaggio-giornata-malato.html#_ftnref5
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/messages/sick/documents/20260113-messaggio-giornata-malato.html#_ftnref6
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/messages/sick/documents/20260113-messaggio-giornata-malato.html#_ftnref7
https://www.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/messages/sick/documents/20260113-messaggio-giornata-malato.html#_ftnref8
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/messages/sick/documents/20260113-messaggio-giornata-malato.html#_ftnref9
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1984/documents/hf_jp-ii_apl_11021984_salvifici-doloris.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/messages/sick/documents/20260113-messaggio-giornata-malato.html#_ftnref10
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/de/apost_letters/1984/documents/hf_jp-ii_apl_11021984_salvifici-doloris.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/messages/sick/documents/20260113-messaggio-giornata-malato.html#_ftnref11
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/apost_exhortations/documents/20251004-dilexi-te.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/messages/sick/documents/20260113-messaggio-giornata-malato.html#_ftnref12
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/apost_exhortations/documents/20251004-dilexi-te.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/messages/sick/documents/20260113-messaggio-giornata-malato.html#_ftnref13
https://www.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/messages/sick/documents/20260113-messaggio-giornata-malato.html#_ftnref14
https://www.vatican.va/content/francesco/de/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/messages/sick/documents/20260113-messaggio-giornata-malato.html#_ftnref15
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/de/messages/sick/documents/20260113-messaggio-giornata-malato.html#_ftnref16

Kirchliches Amtsblatt Fulda 2026, Stick | 11

Zugang zum Arbeitsmarkt zu finden und somit den eigenen Lebensunterhalt bestreiten zu kénnen.
Berufliche Bildung hilft, der vielerorts verbreiteten Jugendarbeitslosigkeit zu entkommen. Aber sie ist weit
mehr: Bildung ist Ausdruck von Wirde, Teilhabe und Hoffnung. Sie starkt die Jugendlichen darin, ihre
Zukunft selbst zu gestalten — trotz aller Hindernisse und Schwierigkeiten. Sie verdndert das Leben
grundlegend.

Misereor fordert unzahlige Projekte in diesem Bereich. Denn oft ist es die berufliche Bildung, mit der
Zukunft anfangt.

Wir bitten Sie: Unterstiitzen Sie Misereor mit einer groBherzigen Spende bei der Kollekte zur Fastenaktion
am kommenden Sonntag. Haben Sie herzlichen Dank!

Kollektenankiindigung am 5. Fastensonntag 2026, dem 22. Marz 2026

Die heutige Kollekte ist fiir Misereor bestimmt und dient der Forderung von Entwicklungsprojekten
weltweit. In diesem Jahr stellt Misereor die Berufsausbildung in den Vordergrund, die jungen Menschen
in schwierigsten Lebensumstanden eine Zukunft er6ffnet. Unterstiitzen Sie diese Bemiihungen mit Ihrem
Beitrag zur Kollekte. Herzlichen Dank! Vergelt’s Gott!

Fulda, 25. September 2025 Fur das Bistum Fulda
+ MU 1

Dr. Michael Gerber
Bischof von Fulda

Dieser Aufruf ist am 4. Fastensonntag, dem 15. Mdirz 2026, in allen Gottesdiensten (auch am Vorabend) zu
verlesen. Die Verlesung der Kollektenankiindigung am Tag der Kollekte selbst (z.B. nach den Fiirbitten) ist
obligatorisch. Die Kollekte am 5. Fastensonntag, dem 22. Mdrz 2026 (auch am Vorabend), ist ausschlieflich
fiir das Bischéfliche Hilfswerk Misereor e. V. bestimmt.

Nr. 4
Hinweise zur Misereor-Fastenaktion 2026

Die Misereor-Fastenaktion 2026 steht unter dem Leitwort ,Hier fangt Zukunft an.” Misereor riickt damit
das Thema ,berufliche Bildung” in den Mittelpunkt — mit einem besonderen Fokus auf Kamerun. Ziel ist
es, gemeinsam mit Partnerorganisationen jungen Menschen neue Zukunftsperspektiven zu er6ffnen und
der Jugendarbeitslosigkeit entgegenzuwirken.

Die Misereor-Fastenaktion wird am 1. Fastensonntag, dem 22. Februar 2026, im Bistum Limburg eroffnet.
Gemeinsam mit Bischéfen, Partnerinnen und Partnern aus Kamerun sowie Glaubigen aus dem Bistum
feiert Misereor um 10:00 Uhr in der Pfarrkirche St. Peter und Paul in Hofheim einen Gottesdienst, der live
in der ARD libertragen wird.

Bitte hdangen Sie das Aktionsplakat zur Fastenaktion in lhrer Gemeinde auf, zum Beispiel im Schaukasten
und am Schriftenstand. Am Opferstock in Ihrer Kirche kénnen Sie das Misereor-Schild anbringen.



Kirchliches Amtsblatt Fulda 2026, Stick | 12

Das aktuelle Misereor-Hungertuch setzt sich kritisch mit gesellschaftspolitischen Themen auseinander und
ist in zwei GroRen zum Aushang im Kirchenraum, Pfarrheim oder in der Schule bestellbar.

Die ,Liturgischen Bausteine” geben Anregungen zur Gestaltung von Gottesdiensten wahrend der
Fastenzeit und stehen unter fastenaktion.misereor.de/liturgie zum Download bereit. Kreuzwege fiir
Kinder und Erwachsene kdnnen auch in gedruckter Form bestellt werden.

Die Kinderfastenaktion halt zahlreiche Anregungen und Angebote zur Gestaltung der Fastenzeit in
Kindergarten, Grundschule und Gemeinde bereit. Mehr dazu finden Sie unter: kinderfastenaktion.de.

Fir gemeinsame Spendenaktionen in der Fastenzeit stellt Misereor viele Anregungen bereit: Empfohlen
werden der , Coffee Stop“-Aktionstag, die ,Solibrot“-Aktion, ein Solidaritatslauf oder ein Fastenessen in
der Gemeinde. Tipps dazu finden Sie auf misereor.de/aktionen.

Am 4. Fastensonntag, dem 15. Marz 2026, soll in allen katholischen Gottesdiensten der Aufruf der
deutschen Bischofe zur Misereor-Fastenaktion bekannt gemacht werden. Legen Sie an diesem
Wochenende bitte auch die Spendentiitchen in der Kirche aus. Diese konnen auch dem Pfarrbrief beigelegt
werden.

Am 5. Fastensonntag, dem 22. Marz 2026, wird mit der Misereor-Kollekte um Unterstiitzung der Projekte
in Afrika, Asien, Ozeanien und Lateinamerika gebeten. Die Kollekte soll nach den Fiirbitten angekiindigt
werden. Fir spatere Spenden sollte das Misereor-Schild am Opferstock bis zum Sonntag nach Ostern
stehen bleiben. Das ,Fastenopfer der Kinder” soll gemeinsam mit der Gemeindekollekte lberwiesen
werden. Die Kollekte soll zeithah und ohne Abzug lber die Bistumskasse an Misereor weitergeleitet
werden.

Fragen zur Fastenaktion beantwortet das ,, Team Fastenaktion” bei Misereor, Tel.: 0241 / 442-445,
E-Mail: fastenaktion@misereor.de. Unter misereor.de/fastenaktion finden Sie weitere Informationen
sowie Materialien zum Download. Diese kdnnen Sie auch bestellen unter www.misereor-medien.de oder
via E-Mail unter bestellung@misereor.de.

Der Bischof von Fulda

Nr. 5
Neufassung des Dekrets liber die Aufhebung der Pfarrei und Kath.
Kirchengemeinde HI. Kreuz in Bergen-Enkheim vom 3. Dezember 2025

Das ,Dekret tiber die Aufhebung der Pfarrei und Kath. Kirchengemeinde HI. Kreuz in Bergen-Enkheim“ vom
3. Dezember 2025 (K. A. vom 5. Dezember 2025, Stiick XIlI, Nr. 130) wurde in der Begriindung durch Dekret
vom 12. Januar 2026 wie folgt neu gefasst:

»Aufhebung der Pfarrei und Kath. Kirchengemeinde HI. Kreuz in Bergen-Enkheim

Die katholische Kirche in Deutschland ist einem starken Wandel unterworfen. Die Zahl der Glaubigen geht
zuriick, noch starker zurlick geht die Zahl der Glaubigen, die regelmaRig den Sonntagsgottesdienst
mitfeiern. Hinzukommt ein starker Riickgang der Berufungen insbesondere zum Priestertum, sodass es
immer schwieriger wird, innerhalb der bestehenden Strukturen kirchliches Leben zu ermdoglichen und
sicherzustellen. Diese Situation wurde durch das Bekanntwerden der Falle sexuellen Missbrauchs von
Kindern und Jugendlichen in der katholischen Kirche und den Umgang kirchlicher Verantwortungstrager


https://fastenaktion.misereor.de/liturgie
http://www.kinderfastenaktion.de/
http://www.misereor-medien.de/

Kirchliches Amtsblatt Fulda 2026, Stick | 13

mit diesen Fallen und ihre Rolle bei deren Aufarbeitung sowie deren mangelnde Verantwortungs-
Ubernahme noch verscharft.

Eine Pfarrei stellt eine Gemeinschaft von Glaubigen dar, die einem Pfarrer als eigenem Hirten anvertraut
ist und in der sich die Sendung der Kirche unter Bericksichtigung der gesellschaftlichen und
sozialraumlichen Begebenheiten verwirklicht. Sie ist somit ein Ort, an dem der Auftrag der Kirche, das
Wort Gottes zu verkiinden und auf dieses zu horen, die Sakramente zu feiern und die christliche
Nachstenliebe zu leben, erfillt wird.

Die Pfarrei und Kath. Kirchengemeinde HI. Kreuz in Bergen-Enkheim wurde am 15. April 1939 errichtet.

Die pastorale Zusammenarbeit, vor allem in der Sakramentenpastoral, wird bereits durch den
bestehenden Pastoralverbund St. Christophorus am Main geférdert. Die Entwicklung der letzten Jahre
zeigt immer deutlicher die Schwierigkeit, den Sendungsauftrag der Kirche in den bisherigen Strukturen zu
erfillen.

Die bestehenden Strukturen erfordern fiir ihren Erhalt einen verhaltnismaRig immer groRer werdenden
Einsatz von Ressourcen im Bereich der Verwaltung. Die Vielzahl der dem Pfarrer anvertrauten Pfarreien
und die in ihnen zu betreuenden Gremien binden durch den damit einhergehenden Verwaltungsaufwand
die Krafte des Pfarrers in einem solchen MaRe ein, dass die seelsorglichen Pflichten seines Amtes kaum
noch zu erfiillen sind. Diese Ressourcen kénnen nach Aufhebung der Pfarrei und Kath. Kirchengemeinde
HI. Kreuz in Bergen-Enkheim und nach der Vereinigung mit der Pfarrei und Kath. Kirchengemeinde St. Klara
und Franziskus in Hanau und der dadurch moglichen Effizienzsteigerung in hoherem MaRe der Seelsorge
und dem eigentlichen Sendungsauftrag der Kirche zugutekommen.

Nach Anhorung der unmittelbar beteiligten Gremien der Pfarrei und Kath. Kirchengemeinde HI. Kreuz in
Bergen-Enkheim und nach der vorgeschriebenen Beteiligung des Priesterrates gemaR can. 515 § 2 CIC und
des Dechanten ordne ich daher Folgendes an:“

Bischofliches Generalvikariat

Nr. 6
Zahlung der sonntaglichen
Gottesdienstteilnehmerinnen und Gottesdienstteilnehmer am 1. Marz 2026

GemaR Beschliissen der Deutschen Bischofskonferenz (vgl. Vollversammlung vom 24.—27.02.1969, Prot.
Nr. 18, und Standiger Rat vom 27.04.1992, Prot. Nr. 5) werden fir die Zwecke der kirchlichen Statistik der
Bistimer in der Bundesrepublik Deutschland die Gottesdienstteilnehmerinnen und Gottes-
dienstteilnehmer zwei Mal im Jahr gezahlt. Die erste Zdhlung findet am zweiten Sonntag in der Fastenzeit
(1. Marz 2026) statt. Zu zahlen sind alle Personen, die an den sonntdglichen Hl. Messen (einschl.
Vorabendmesse) teilnehmen. Mitzuzahlen sind auch die Besucherinnen und Besucher der Wort- oder
Kommuniongottesdienste, die anstelle einer Eucharistiefeier gehalten werden. Zu den
Gottesdienstteilnehmerinnen und Gottesdienstteilnehmern zdhlen auch die Angehoérigen anderer
Pfarreien (z.B. Wallfahrende, Seminarteilnehmende, Touristen und Besuchsreisende).

Das Ergebnis dieser Zahlung ist am Jahresende in den Erhebungsbogen der kirchlichen Statistik fiir das Jahr
2026 unter der Rubrik ,Gottesdiensteilnehmer am zweiten Sonntag in der Fastenzeit” (Pos. 2) einzutragen.



Kirchliches Amtsblatt Fulda 2026, Stick | 14

Nr. 7
Personalien

Ernennungen

Gartner, Dr. Dirk, Regens, Domprabendat, Fulda, mit Wirkung vom 15. Januar 2026 zum mitarbeitenden
Priester (Subsidiar) im Pastoralverbund St. Bonifatius. Dienstort: Pfarrei St. Simplicius, Faustinus und
Beatrix, Nonnengasse 13, 36037 Fulda: 15.01.2026

Lech, Piotr Szymon, Kaplan, zum Leiter der Polnischen Seelsorge Stadtallendorf und gleichzeitig mit der
Aufgabe als mitarbeitender Priester (Subsidiar) im Pastoralverbund Amoneburg-Stadtallendorf-Neustadt.
Fiir diese Aufgaben wird ihm der Titel , Pfarrer” verliehen: 01.02.2026

Miller, Dr. Christoph Gregor, Professor, Fulda, zum Honorarprofessor im Rahmen der Lehrstuhlvertretung
Exegese Neues Testament an der Philosophisch-Theologischen Hochschule Sankt Georgen in
Frankfurt/Main: 01.04.2026 — 30.09.2029

Roth, Dr. Cornelius, Prof.,, Msgr., Domkapitular, zum Personalreferenten fiir Priester (unbefristet):
17.12.2025 (Korrektur zum K. A. Stlick XIll vom 22. Dezember 2025, Nr. 149 Personalien)

Entpflichtung

Gartner, Dr. Dirk, Regens, Domprabendat, Fulda als Subsidiar (mitarbeitender Priester) im Pastoralverbund
St. Bonifatius Fulda in der Pfarrei St. Franziskus in Fulda (vor der Fusion zum 01.01.2024 bestehend aus
den Pfarreien St. Lukas Fulda und St. Bonifatius Fulda): 14.01.2026

Verlangerung der Tatigkeit als Diakon im Nebenberuf
Bohl, Rudolf, Diakon, als Standiger Diakon im Nebenberuf. Einsatzort: Pfarrei St. Simplicius, Faustinus und
Beatrix in Fulda: 31.01.2027

Befristete Weiterbeschaftigung
Mamani Mamani, Pia, Gemeindereferentin, Pastoralverbund Kassel Mitte-West: 31.05.2026

Versetzung in den Ruhestand
Dauzenroth, Hannelore, Gemeindereferentin, Krankenhausseelsorge Herz-Jesu-Krankenhaus Fulda:
31.03.2026

Kowal, Johannes, Stadtpfarrer, Subsidiar Pfarrei St. Heimerad Volkmarsen: 01.03.2026

Beendigung des Arbeitsverhaltnisses
Kraft, Annemarie, Pastoralassistentin, Pfarrei St. Peter und Paul Marburg: 31.12.2025



